


C. W. LEADBEATER

A MESTEREK ÉS AZ ÖSVÉNY

A második, javított és bővített, 1927-ben készült 

angol kiadásból fordították:

DR. GROZDA EMILNÉ és FERENCZY IZABELLA

A fordítás jelen adaptációját készítette:

Guáth Miklós, 2025

MAGYAR TEOZÓFIAI TÁRSULAT



ELŐSZÓ

Csakis egyetlen oka van annak, hogy előszót írok tisztelt 
kollégám könyvéhez. E könyv ugyanis sok olyan témáról 
szól, amelyeket csupán a teozófiában eléggé jártas kutatóknak 
aránylag kis köre tanulmányozott és vitatott meg; mert készek 
voltak olyan világokra (régiókra) vonatkozó állításokat tanul-
mányozni, amelyekbe ők maguk ugyan még nem léphettek be, 
de remélték, hogy később megtehetik, és bizonyosságot sze-
rezhetnek magasabb tudatszintű elődjeik leírásairól. A gondo-
latvilág gyors változásai, amelyek a Világtanító eljövetelének 
közelségéből fakadnak, hasznos információkat adnak a világ 
azon szegmenséről, amelyben ő él, és amelyek bizonyos mér-
tékben felkészíthetik a közvéleményt az ő tanításaira. 

Bárhogy is legyen, szeretném alátámasztani a könyvben 
megfogalmazott kijelentéseket, amelyek közül szinte mind-
egyik pontosságát személyesen szerzett meggyőződésem 
alapján is megerősíthetem; valamint kollégám és a magam 
nevében is megállapíthatom, hogy ez a könyv gondosan le-
bonyolított és rögzített megfigyelések jegyzéke, de nem tart 
igényt semmilyen tekintélyre és elfogadásra. Nem állítja, hogy 
sugalmazás eredménye, csupán becsületesen számot ad arról, 
amit az írója látott. 

          ANNIE BESANT



I. RÉSZ  
A MESTEREK

I. FEJEZET  
A MESTEREK LÉTEZÉSE

ÁLTALÁNOS MEGFIGYELÉSEK

A teozófia által elénk tárt sok új bizonyosság közül a 
legfontosabbak egyike az, hogy vannak tökéletesült embe-
rek. Észszerűen következik ez a teozófia azon tanításaiból, 
amelyek a karmát és az újra testesülés (reinkarnáció) útján 
való fejlődést hirdetik. Ahogy körülnézünk, világosan látjuk, 
hogy az emberek különböző fejlődési szinteken állnak. So-
kan jóval alattunk állnak fejlődés tekintetében, mások fejlett-
sége pedig erősen fölülmúlja a magunkét. Mivel ez így igaz, 
lehetséges, hogy vannak még ennél is sokkal fejlettebbek. 
Valóban, ha az emberek az egymást követő életeik hosszú 
során folyamatosan egyre jobban és jobban fejlődnek, amely 
egy határozott cél felé irányul; akkor bizonyosan kell lenni-
ük olyanoknak is, akik már elérték ezt a célt. Némelyeknek 
közülünk a fejlődésük során már sikerült kibontakoztatniuk 
néhányat azon magasabb érzékek közül, amelyek ott szun�-
nyadnak mindannyiunkban, és amelyeket a jövőben min-
denki örökölni fog. Ezekkel az érzékekkel képessé válunk 
meglátni a fejlődés – fölöttünk és alattunk messzire elnyúló 
– létráját, és azt is tapasztalhatjuk, hogy ezen létra mindegyik
fokán találhatók emberek.

Tekintélyes számú közvetlen bizonyíték támasztja alá ezek-
nek a Tökéletesült Embereknek a létezését, akiket Mesterek-
nek nevezünk. Mégis első lépésként győződjünk meg az ilyen 
emberek valóságáról, és csak egy későbbi lépés során állapít-
suk meg, hogy a velünk kapcsolatba kerülő adott személyek 
ehhez az osztályhoz tartoznak-e. 



Minden nemzet történelmi feljegyzései tele vannak olyan 
lángeszű emberek – az emberi tevékenység különböző terü-
letein végzett – tetteivel, akik sajátos munkájukkal és képes-
ségeikkel olyan magasan a tömegek fölé emelkedtek, hogy 
sokszor (valószínűleg többször, mint tudjuk) eszméik teljesen 
meghaladták az emberek felfogását, így nem csupán a telje-
sítményeik vesztek el teljesen az emberiség számára, de még 
a neveik sem maradtak fenn. Szokás azt mondani, hogy min-
den nemzet történelme megírható néhány egyén életrajzában, 
és mindig a többiek fölé magasodó kevesek kezdeményezik 
a nagy haladást mutató lépéseket a művészetekben, zenében, 
irodalomban, tudományban, filozófiában, emberbaráti moz-
galomban, politikában és vallásban egyaránt. Olykor Isten és 
felebarátaik iránti szeretetben emelkednek magasra, mint nagy 
szentek és emberbarátok; néha az ember és a természet megér-
tésében, mint nagy filozófusok, bölcsek és természettudósok; 
olykor az emberiségért való munkálkodásban, mint nagy fel-
szabadítók és újítók (reformátorok). 

Ha ezeket az embereket nézve megértjük, hogy milyen ma-
gasan állnak az emberiségen belül, és milyen messzire jutot-
tak a fejlődésben; akkor nem észszerű e azt mondanunk, hogy 
nem láthatjuk az emberi evolúció határát, és  bizony lehettek 
és lehetnek még azoknál is sokkal fejlettebb emberek, akik  
szellemiségben, tudásban és művészi képességekben egyaránt 
kiemelkedő, tökéletes emberek; akik pontosan olyanok, mint 
azok az Adeptusok vagy tökéletes emberek, akikkel néhá-
nyunknak felbecsülhetetlen kiváltsága volt találkozni?

Az emberi lángésznek ez a történelem lapjait gazdagító és 
szépítő fényes gyülekezete egyúttal dicsősége és reménysége 
is az emberiségnek, mert tudjuk, hogy ezek a Nagyok a többiek 
előfutáraiként jelzőfényként – mint valóságos fényhordozók – 
villannak fel, hogy megmutassák nekünk az utat, amelyen jár-
nunk kell, ha el akarjuk érni a hamarosan feltáruló dicsőséget. 
Régóta elfogadjuk az Isteni Élet formai fejlődésének tanát; 
most pedig magának az Élet fejlődésének kiegészítő és sokkal 



nagyobb elképzelése áll előttünk, amely megmutatja, hogy a 
mindig magasabb és magasabb formák csodálatos fejlődésé-
nek az oka, hogy az állandóan duzzadó Életnek szüksége van 
rájuk ahhoz, hogy kifejezhesse magát. Formák születnek és el-
halnak, növekednek, hanyatlanak és megtörnek; de a Szellem 
örökké növekszik, lelket ad ezeknek a formáknak, és fejlődik 
a bennük és általuk szerzett tapasztalatok révén; és mindegyik 
forma helyére – miután a szellemi fejlődést már megszolgálta 
– egy másik és jobb forma lép.

A fejlődő forma mögül mindig az örökkévaló Élet, az Iste-
ni Élet rügyezik ki. Istennek ez az Élete az egész természetet 
áthatja, ami nem más, mint az ő felöltött sokszínű ruhája; ő él 
a virág szépségében, a fa erejében, az állat fürgeségében és 
kecsességében, éppen úgy, mint az ember szívében és lelké-
ben. Az ő akarata a fejlődés, ezért minden élet mindenütt előre 
és fölfelé törekszik; és ugyanezért a világ legtermészetesebb 
dolga az is, hogy a folyamatosan kibontakozó erő, bölcses-
ség és szeretet hosszú vonalának végén léteznek Tökéletesült 
Emberek. Fölöttük – látásunkon és megértésünkön túl – még 
nagyobb dicsőség tárul elénk; amelyre később fogunk némileg 
kitérni, most azonban hasztalan volna beszélni róla.

Mindezekből logikusan következik, hogy kell létezniük Tö-
kéletesült Embereknek. Minden korban találunk olyan embe-
rek létezésére utaló jeleket, akik ahelyett, hogy teljesen elhagy-
ták volna a világot, és létezésüket az isteni vagy emberfölötti 
szférákban folytatták volna; a szeretet által vezérelve érint-
kezésben maradtak az emberiséggel, hogy segítsék fejlődését 
szépségben, szeretetben és igazságban; mintegy előmozdítva a 
Tökéletes Ember kiművelését. Hasonló ez ahhoz, amikor itt-
ott olyan botanikusra akadunk, aki különös szeretetet érezve a 
növények iránt dicsőségnek érzi, ha tökéletes narancsot vagy 
rózsát fejleszthet ki.



A VALLÁSOK BIZONYÍTÉKA

Minden nagy vallás megerősíti az ilyen tökéletes emberek 
létezését, akik annyira elteltek az Isteni Élettel, hogy újra és 
újra Isten valódi képviselőinek tekintik őket. Mindegyik val-
lásban – különös tekintettel alapításuk idejére – megjelent egy 
vagy több Tökéletes Ember. A hinduknak megvannak a maguk 
nagy avatárjaik vagy isteni megtestesüléseik, mint például Shri 
Krishna, Shri Shankaracharya és Gautama Buddha (akinek a 
vallása messze elterjedt Távol-Keleten), és ott van a rishik, 
szentek és tanítók ragyogó sokasága. Ők nemcsak az embe-
rek szellemi természetének felébresztése, hanem földi jólétük 
előmozdítása érdekében is munkálkodtak. Minden keresztény 
ember sokat tud (vagy tudnia kellene) a kereszténység prófé-
táinak, tanítóinak és szentjeinek hosszú soráról, és arról, hogy 
az ő legfelsőbb tanítójuk, Krisztus valamilyen (talán világosan 
nem érthető) módon, ember és Isten is volt egyszemélyben. 
Az összes régebbi vallás is (legyen bár némelyik hanyatló az 
elmúló nemzeteknél), egészen a kezdetleges törzsek vallásáig, 
kiemelkedő szempontként mutat rá az ilyen Szuperemberek 
létezésére, akik minden tekintetben segítői voltak azoknak a 
gyermeteg népeknek, amelyeknek tagjai voltak. Ezeknek a fel-
sorolása, bármennyire tanulságos és érdekes volna is, túlságo-
san eltérítene bennünket jelenlegi célunktól, így az érdeklődők 
kedvéért csak utalok W. Williamson kitűnő könyvére, melynek 
címe: A Nagy Törvény (The Great Law).

A LEGÚJABB BIZONYÍTÉK

Sok közvetlen és új bizonyíték igazolja e Nagy Lények lé-
tezését. Én már fiatal koromban sem éreztem ezen bizonyíté-
kok szükségét, mert tanulmányaim eredményeként teljes mér-
tékben meg voltam győződve az ilyen emberek létezéséről. 
Abszolút természetesnek tartottam azt a hitemet, hogy vannak 
ilyen megdicsőült emberek, és egyetlen óhajom volt velük 
szemtől szemben találkozni. A társulat új tagjai között azon-



ban sokan vannak, akik – eléggé racionális módon – kíváncsi-
ak a rendelkezésre álló bizonyítékokra. Jelentős mennyiségű 
személyes tanúságtétel létezik. Madame Blavatsky és Olcott 
ezredes, a Teozófiai Társulat társalapítói, dr. Annie Besant, je-
lenlegi elnökünk és magam is, mindnyájan láttunk néhányat a 
Nagyok közül; valamint a társulat még sok más tagja is része-
sült abban a kiváltságban, hogy láthatott egyet-kettőt közülük; 
és az általuk készített írásművekben bőséges számú bizonyíték 
található.

Néha az az ellenvetés, hogy akik látták őket, vagy kép-
zelődtek, talán álmodtak vagy tévedtek. E feltevések fő oka 
szerintem az, hogy nagyon ritkán láthattuk az Adeptusokat ak-
kor, amikor mind ők, mind mi a fizikai testünkben voltunk. A 
társaság kezdeti idejében, amikor egyedül Madame Blavatsky 
bírt magasabb rendű képességekkel, a Mesterek gyakran ma-
terializálták magukat úgy, hogy mindenki láthatta őket, és így 
különböző alkalmakkor fizikailag is megmutatták magukat. 
Társulatunk korábbi történetében számos feljegyzés található 
ilyen eseményekről. Természetes azonban, hogy egy Mester, 
amikor így megnyilvánul, nem fizikai testében van, hanem 
materializált alakban.

Sokan szokásosan és állandóan látjuk őket alvás közben. 
Ilyenkor kilépünk az asztrális vagy a mentális testünkbe (fej-
lettségi szintünknek megfelelően), és meglátogatjuk őket. Fi-
zikai testükben látjuk őket, mialatt mi már elhagytuk azt, és ez 
az oka annak, hogy a fizikai síkon létező emberek kételkednek 
az ilyen tapasztalatokkal szemben. Az emberek tiltakoznak: 
„De hiszen az ilyen esetekben vagy te (aki láttad őket, és fizi-
kai testeden kívül voltál) álmodhattál vagy tévedhettél, vagy 
azok, akik előtted megjelentek, tünemények voltak csupán és 
ismét eltűntek; szóval honnan tudod, hogy olyanok voltak-e, 
mint amilyennek gondolod?”

Vannak azonban kevés számmal olyan esetek is, amelyek-
ben úgy az Adeptus, mint az őt látó egyén is egyaránt a fizikai 



testében van. Madame Blavatskytól hallottam annak tanúsí-
tását, hogy amikor egy nepáli kolostorban élt, három Meste-
rünket is volt szerencséje folyamatosan fizikai testükben látni. 
A Mesterek többször jöttek fizikai testükben le indiai hegyi 
lakhelyükről, ahol visszavonultan éltek. Olcott ezredes beszélt 
arról, hogy kettőt is látott közülük ilyen alkalmakkor; Morya 
Mesterrel és Kuthumi Mesterrel találkozott ilyetén módon. 
Damodar K. Mavalankar, akit én 1884-ben ismertem meg, 
szintén találkozott fizikai testében Kuthumi Mesterrel. Ugyan-
ez történt egy igazi úriemberrel, S. Ramaswamival is, akit én 
abban az időben jól ismertem. Neki Morya Mestert volt al-
kalma fizikai testében látni. S. Ramaswami írt is egy beszá-
molót erről a találkozásról, amelyre később fogok kitérni. A 
londoni társulatból való Mr. W. T. Brown szintén volt olyan 
szerencsés, hogy találkozhatott hasonló körülmények között a 
Mesterek egyikével. Ezeken kívül számtalan olyan indiai eset 
és tanúvallomás is létezik, amelyeket soha nem jegyeztek fel 
és rendszereztek. Főként azért nem, mert az észlelők annyira 
meg voltak győződve a Mesterek létezéséről és a velük való 
találkozás lehetőségéről, hogy egyéni eseteiket nem tartották 
feljegyzésre érdemesnek.

SZEMÉLYES TAPASZTALATAIM

Jómagam két olyan alkalomról beszélhetek, amikor úgy 
találkoztam egy Mesterrel, hogy mindketten fizikai testünk-
ben voltunk. Egyikük az az Adeptus volt, akit az Alcyone élete 
című könyv Jupiter néven említ, és aki sokat segített Madame 
Blavatskynak az Isis Unveiled (Fátyoltalan Isis) című munkája 
egyes részeinek megírásában, Philadelphiában és New-York-
ban. Amikor Adyarban laktam, ez a Mester olyan kedves volt, 
hogy megkérte tisztelt tanítómat, Swami T. Subba Row urat, 
hogy vigyen magával engem hozzá látogatóba. Hívásának en-
gedelmeskedve hozzá utaztunk, és házában a legkedvesebb 
fogadtatásban részesültünk. Mélységesen érdekes, hosszú be-



szélgetés után az a megtiszteltetés ért bennünket, hogy vele 
étkezhettünk, noha ő Brahman volt, és az éjszakát, valamint a 
következő nap egy részét is az ő hajlékában töltöttük. Ebben 
az esetben le kell szögezni, hogy szó sem lehetett érzéki csaló-
dásról. A másik Mester, aki azzal tüntetett ki, hogy találkozá-
sunk ideje alatt fizikai testében mutatkozott, gróf St. Germain 
Mester volt, akit néha Rákóczi hercegnek is hívnak. Teljesen 
hétköznapi körülmények között (minden előzetes megbeszélés 
nélkül, mintegy véletlenül), Rómában a korzón sétálás közben 
találkoztam vele. Olyan öltözékben volt, ahogyan egy olasz 
úriember szokott öltözni. Felvezetett a Pinció dombon lévő 
kertekbe, és több mint egy óra hosszat ültünk ott a Teozófiai 
Társulatról és annak munkájáról beszélgetve; jobban mondva 
ő beszélt és én hallgattam, de ha kérdezett, feleltem. 

A Testvériség más tagjait különböző körülmények között 
láttam. Első találkozásom egyikükkel egy szállóban történt 
Kairóban. Akkor voltunk útban India felé Madame Blavat-
skyval és másokkal, és egy darabig ebben a városban marad-
tunk. Madame Blavatskynál szoktunk munkára összegyűlni. 
Én egy csomó újsággal ültem a földön, és cikkeket vágtam 
ki M. Blavatsky kívánságára. Ő egész közel ült hozzám egy 
asztalnál, ahol a karom valósággal érintette a ruháját. A szoba 
ajtaja éppen szemben volt, és határozottan tudom, hogy ki sem 
nyílt, mégis egész hírtelen, minden előkészület nélkül egy férfi 
jelent meg majdnem kettőnk között, mindkettőnk elérhető kö-
zelében. Nagyon megdöbbentem, és némileg zavartan felug-
rottam; Madame Blavatsky pedig csak mulatott rajtam, és így 
szólt: „Ha nem tud annyit, hogy ilyen csekélység ki ne hozza a 
sodrából, nem fog messzire jutni ebben az okkult munkában.” 
Bemutatott engem a látogatónak, aki nem Adeptus volt, hanem 
Arhat, aki az előbbinél egy fokkal lejjebb áll; azóta már ő is 
Mester lett, éspedig Djwal Kul Mester.

Néhány hónappal később Morya Mester jött hozzánk egy 
nap, teljesen olyannak látszott, mintha fizikai testben lenne; 
keresztül ment azon a szobán, ahol én voltam, azért, hogy va-



lamit közöljön Madame Blavatskyval, aki beljebb volt a há-
lószobájában. Ekkor láttam őt először tisztán és határozottan, 
mert még szunnyadó érzékeim nem voltak kifejlődve, hogy 
visszaemlékezhettem volna arra, amit finomabb testemben 
észleltem. Hasonló körülmények között láttam Kuthumi Mes-
tert adyari központunk tetőzetén; egy korláton lépett át, mint-
ha éppen a túlsó oldalon lévő puszta levegőből materializáló-
dott volna. Sokszor láttam hasonló módon ugyanazon a tetőn 
Djwal Kul Mestert is.

Ezeket – azt hiszem – kevésbé határozott bizonyítékoknak 
fogadják el, miután az Adeptusok úgy jelentek meg előttem, 
mint ahogy tünemények szoktak megjelenni. Azóta azonban 
megtanultam magasabb rendű testeimet szabadon használni, és 
bennük ezeket a Mestereket meglátogatni; és most bizonyságot 
tehetek arról, hogy azok, akik a társulat ifjúkorában hozzánk 
jöttek, és számunkra materializálódtak, ugyanazok a Meste-
rek voltak, akiket azóta gyakran láttam saját otthonukban. Az 
emberek azt képzelik, hogy a hasonló tapasztalatokat szerzett 
társaimmal együtt csupán álmodunk, mivel ezen látogatásaink 
alvás közben történnek. Erre csak azt felelhetem, hogy ez egy 
rendkívül következetes álom, amely az én esetemben negyven 
éven túl is folytatódott, és hogy velem egyidejűleg nagyszámú 
ember ugyanazt álmodta.

Akik ezekről a kérdésekről bizonyítékokat akarnak gyűj-
teni (és nagyon helyes, hogy ezt óhajtják), azok forduljanak 
adatokért a Teozófiai Társulat korábbi irodalmához. Ha elnö-
künkkel találkoznak, megtudhatják tőle, hány Nagy Testvér-
rel találkozott különböző alkalmakkor, és tagjaink közül is 
sokan vannak, akik habozás nélkül tesznek tanúbizonyságot 
arról, hogy láttak Mestert. Lehet, hogy meditációjuk ideje alatt 
pillantották meg az arcát, később aztán határozott bizonyíté-
kot nyertek arról, hogy ő valóságos lény. Sok bizonyíték ta-
lálható Olcott ezredes Old Diary Leaves (Régi naplólevelek) 
című művében; és van egy érdekes Do The Brothers Exist? 
(Vannak-e Testvérek?) című értekezés, amelyet A. O. Hume 



írt, aki a közigazgatásban magas állást töltött be Indiában, és 
aki sokat dolgozott együtt kései alelnökünkkel, A. P. Sinettel. 
Ez a cikk a Hints on Esoteric Theosophy (Tippek az ezoterikus 
teozófiához) című könyvben jelent meg.  Hume úr, aki kétke-
dő, jogi gondolkodású angol-indiai volt, belemélyedt a Testvé-
rek létezésének kérdésébe (mivel így is nevezik a Mestereket, 
mert a Nagy Testvériséghez tartoznak, és mert ők az emberiség 
Idősebb Testvérei). Hume úr a Testvérek létezésére már akkor 
teljesen meggyőző bizonyítékokat talált. A könyv megjelenése 
óta pedig még sokkal több bizonyíték halmozódott fel.

Szunnyadó erőink kifejlesztéséből származó kiterjedt látó- 
és egyéb képességeink állandó tapasztalatainkká tették azt, 
hogy valóban vannak az emberin kívül más rendű lények is, 
akik közül többen az Adeptusok mellett sorakoznak, a mienk-
nél magasabb létfokozatban. Találkozunk olyanokkal, akiket 
déváknak vagy angyaloknak nevezünk, és másokkal is, akik 
minden tekintetben messze felettünk állnak.

AZ ÉLET FEJLŐDÉSE

Miután fejlődésünk során képessé váltunk kommunikálni 
az Adeptusokkal, természetesen teljes tisztelettel kérdeztük 
őket, hogyan sikerült elérniük ezt a szintet. Egyhangúlag azt 
felelték, hogy nem is olyan régen még ők is ugyanott álltak, 
ahol mi állunk most. Ők is a hétköznapi emberek soraiból 
emelkedtek ki; és idővel mi is arra a szintre juthatunk, ahol 
most ők helyezkednek el. Azt mondták nekünk, hogy az egész 
rendszer tulajdonképpen az Élet fokozatos tökéletesedése, 
egyre feljebb és feljebb jutva, messzebbre, semhogy követni 
tudnánk, egészen magáig az Istenségig.

Azt tapasztaljuk, ahogy a régebbi fejlődésnek határozott fo-
kozatai vannak – a növény az ásvány felett, az állat a növény 
fölött, az ember pedig az állat felett – ugyanígy az emberi lé-
tezésnek is van egy határozott vége (határa), amelyen túl a fej-



lődés egy határozottan magasabb rendű birodalomba lép, és az 
emberek felett ott vannak a magasan megvalósított emberek.

Ezen fejlődési rendszer tanulmányozása során megtanul-
tuk, hogy minden emberben három fontos részt különböz-
tetünk meg: testet, lelket és szellemet; és ezek mindegyikét 
további részekre oszthatjuk. Ezt a meghatározást még Szent 
Pál adta kétezer évvel ezelőtt. A szellem vagy monád Isten le-
helete (mert a spirit szó leheletet jelent, és a latin spiro szóból 
ered), és ez az isteni szikra jelenti az igazi embert, bár ponto-
sabban úgy lehetne leírni, hogy az általunk ismert ember fölött 
lebeg. Ennek az isteni szikrának a fejlődési tervezete előírja, 
hogy leszálljon az anyagba, és leszállása által határozottságot 
és részletes anyagi pontosságot szerezzen. 

Amennyire képesek vagyunk látni, a monád – amely az is-
teni tűz szikrája – nem tud leszállni jelenlegi szintünkre, nem 
érheti el közvetlenül azt a fizikai síkot, amelyben most gon-
dolkodunk és dolgozunk; valószínűleg azért, mert rezgései és 
a fizikai anyag rezgései túlságosan különböznek egymástól, 
így közvetítő állapotokra és körülményekre van szükség. Nem 
tudjuk, hogy a természet mely síkján létezik eredetileg ez az 
isteni szikra, mert magassága messze meghaladja képessége-
inket. A legalacsonyabb megnyilvánulása, amelyet tükörképé-
nek is nevezhetünk, a kozmikus síkok legalsó részébe eresz-
kedik le, ahogy azt A Text Book of Theosophy (A Teozófia 
Szövegkönyve) leírja.

Általában hét létsíkról beszélünk, amelyek alosztályai vagy 
alsíkjai a legalacsonyabb kozmikus síknak (amit könyveink-
ben prakritiknak neveznek), és amely a Kozmosz fizikai síkját 
jelenti. A monád le tud ereszkedni ezen alsíkok közül a má-
sodikra (amit következésképpen monádi síknak nevezünk), 
de ennél lejjebb nem képes hatolni. A sokkal sűrűbb anyaggal 
való szükséges érintkezés elérése érdekében kénytelen volt két 
teljes síkon keresztül lebocsátani önmaga egy részét, és ezt a 
töredéket nevezzük egónak vagy léleknek.



Az isteni szellem egészen magasan lebeg fölöttünk; a lélek, 
amely annak csekély és részleges képviselője (ezt úgy képzel-
jük el, mintha a monád egy tűzujjat nyújtana le, és ennek az 
ujjnak a vége volna a lélek), nem szállhat a mentális világ felső 
részénél lejjebb (ez az ötödik világ lefelé számítva,  a fizikai 
sík pedig a hetedik és legalsó); ahhoz pedig, hogy a lélek egy 
alacsonyabb szintre juthasson, neki is egy kicsiny részt kell 
önmagából lebocsátania, amely az általunk ismert személyi-
séggé válik. Így tehát a személyiség, amit általában mindenki 
önmagával azonosít, a valóságban csak egy töredék töredéke.

Az alacsonyabb birodalmakon keresztül történő minden 
fejlődés az emberi alkat kifejlesztésére irányuló előkészület. 
Egy állatnak a fizikai síkon való élete során (és utána egy ide-
ig az asztrális világban) ugyanolyan egyéni és különálló lelke 
van, mint az embernek; de amikor az állat asztrális élete vé-
géhez ér, ez a lélek nem testesül újra egyetlen testben, hanem 
visszatér a lélekanyag egyfajta tározójába, amelyet könyve-
inkben csoportléleknek nevezünk. Mintha a csoportlélek egy 
vödör víz lenne, amely több azonos fajtájú állat – például húsz 
ló – szükségletét fedezi. Amikor egy ló születik ebből a cso-
portlélekből, az olyan, mintha egy kisebb edényt merítenénk 
ebbe a vödörbe, és azt vízzel tele kivennénk. A ló élettartama 
alatt mindennemű tapasztalatot szerez, ami megváltoztatja a 
lelkét, és amiből levonja a tanulságokat, mintha a kimerített 
vízbe színesítő anyag jutott volna. Amikor a ló befejezi életét, 
az edényben található víz visszafolyik a vödörbe, és az álta-
la megszerzett színezőanyag eloszlik az egész vödörben. Ha 
egy másik ló születik ebből a csoportlélekből, ugyanabból a 
vödörből merítünk egy másik edénnyel, de természetes, hogy 
lehetetlen ugyanazokat a vízcseppeket kimeríteni, melyek az 
előző ló lelkét alkották. A folyamat további részletei az A Text 
Book of Theosophy (A Teozófia Szövegkönyve) című könyv-
ben olvashatók.

Ha egy állat eléri az emberré váláshoz szükséges fejlettségi 
szintet, ebben az esetben élete végén lelke nem ömlik vissza a 



csoportlélekbe, hanem különálló entitásként megmarad. Ekkor 
pedig nagyon különös és nagyon szép sors vár rá. A lélekanyag 
– a kis edény vize – valami magasabbnak az eszközévé válik,
és ahelyett, hogy lélekként viselkedne, maga telik be lélekkel. 
A folyamatra nincs pontos hasonlatunk a fizikai világban, ha-
csak azt nem képzeljük, hogy magasfokú nyomással levegőt 
pumpálunk a vízbe, és ezáltal légtartalmú vizet hozunk létre. 
Ha elfogadjuk a hasonlatot: a víz, amely korábban az állati lé-
lek volt, most egy ember kauzális testévé válik; a belepumpált 
levegő pedig az ego, az emberi lélek (amelyről beszéltem), 
amely nem egyéb, mint az isteni szellemnek csupán részle-
ges megnyilatkozása. Az ego leereszkedését jelképezi az ősi 
mitológiában a görögök szerint a kráter vagy kehely, a közép-
korban pedig a Szent Grál története; mert a Grál vagy a ke-
hely tökéletes eredménye mindannak a fejlődésnek, amelybe 
beleömlött az isteni élet bora, hogy megszülethessen az emberi 
lélek. Tehát az – mint mondtuk –, ami korábban állati lélek 
volt, az ember esetében kauzális testté válik, amely a mentális 
világ magasabb részén, mint az ego vagy emberi lélek által 
elfoglalt állandó test létezik; és mindaz, amit fejlődése során 
megtanult, átkerül az életnek ebbe az új központjába.

A lélek fejlődése abban áll, hogy fokozatosan visszatér 
a monád síkja alatt legközelebb fekvő magasabb szintre, és 
magával viszi alászállásának eredményét a megszerzett ta-
pasztalatok és tulajdonságok formájában. A fizikai test nyil-
vánvalóan mindnyájunkban tökéletesen kifejlődött, ezért azt 
feltételezzük magunkról, hogy már le is győztük; pedig annak 
tulajdonképpen tökéletesen a lélek uralma alatt kellene állnia. 
Az emberiség magasabb rendű fajainál többnyire így is van, 
de időnként mégis kitör a korlátok közül, és vadul száguldozik 
egy kis ideig. Az asztrális test szintén tökéletesen kifejlődött, 
de semmiképpen sincs teljes uralom alatt. Még azokban a fa-
jokban is, amelyekbe mi tartozunk, sokan esnek érzelmek ál-
dozatául. Ahelyett, hogy képesek volnának teljesen uralkodni 
érzelmeiken, gyakran megengedik, hogy azok kormányozzák 



őket. Hagyják, hogy magukkal ragadják őket érzelmeik, mint 
ahogy egy vad ló is elszalad lovasával, és számtalan olyan 
helyre elviheti, ahová nem akar menni. 

Azt mondhatjuk tehát, hogy napjainkban a fejlettebb fajok 
legjobb embereinél a fizikai test teljesen kifejlődött, és megle-
hetős ellenőrzés alatt áll; az asztrális test is teljesen kifejlődött, 
de semmiképpen sem áll tökéletes ellenőrzés alatt; a mentális 
test pedig a kibontakozás folyamatában van, de növekedése 
még nagyon messze van a teljességtől. Még hosszú utat kell 
megtenniük ahhoz, hogy ez a három test, a fizikai, az asztrális 
és a mentális, teljesen alárendelve legyen a léleknek. Amikor 
ez megtörténik, az alsóbb én beleolvad a felsőbb énbe, és az 
ego, a lélek fogja uralni az embert. Bár az ilyen ember még 
nem tökéletes, de különböző testei már annyira harmonizáltak, 
hogy kizárólag egyetlen közös cél lebeg előttük.

Idáig a lélek jutott személyes testei fölött lassan uralomra, 
amíg azok eggyé nem váltak vele, de most már a monád kez-
di uralni a lelket; és hamarosan eljön az idő, amikor, ahogy a 
személyiség és a lélek egyesültek, hasonló módon fognak a 
szellem és a lélek is eggyé válni. Ez az egónak a monáddal 
való egyesülése; és amikor ez megvalósul, az ember eléri az 
anyagba történő alászállásának célját, azaz Tökéletes Ember-
ré, Adeptussá válik.

AZ EMBERFÖLÖTTI ÉLET

Csak most kezdi először a valódi életét élni, mert fejlődé-
sének ez az egész csodálatraméltó folyamata (amely az ös�-
szes alacsonyabb rendű birodalmon, majd az emberiség biro-
dalmán keresztül egészen az adeptusságig vezet) nem egyéb, 
mint előkészülés a szellemnek arra az igazi életére, amely csak 
akkor kezdődik, amikor az ember többé válik az embernél. Az 
emberi lét a világiskola befejező osztálya, és amikor az ember 
azt jól elvégezte, kilép onnan az igazi életbe, a megdicsőült 



szellem életébe, a krisztusi életbe. Hogy ez pontosan mit takar, 
arról még nagyon keveset tudunk, noha láttunk néhányat azok 
közül, akik részesei ennek az életnek. Olyan dicső és ragyogó 
ez az élet, hogy felülmúl minden összehasonlítást és felfogást; 
és mégis élénk és élő valóság, amelynek elérése mindannyiunk 
számára nemcsak abszolút bizonyosság, hanem még akarva is 
elkerülhetetlen. Ha önzően cselekszünk, ha szembe állítjuk 
magunkat a fejlődés áramlatával, késleltethetjük ugyan fejlő-
désünket, de a folyamatot végül nem tudjuk megakadályozni.

Az emberi élet befejezése után a Tökéletesült Ember általá-
ban leveti különböző anyagi testeit, de megtartja azt a képes-
ségét, amellyel felöltheti bármelyiket, ha szüksége lenne rájuk 
munkája során. A legtöbb esetben ezen a szinten már nincs 
többé szükség fizikai testre. Nem tartja meg asztrális, mentális, 
sőt, még kauzális testét sem, hanem állandóan a legmagasabb 
szinten él. Ha bármikor valamilyen célból szükséges egy ala-
csonyabb világban működnie, olyan ideiglenes testet használ, 
amely ahhoz a világhoz tartozik, mert csak az adott sík (világ) 
anyagából való test révén léphet érintkezésbe az ott élőkkel. 
Ha az emberekkel fizikai módon akar beszélni, akkor legalább 
részlegesen materializálódott fizikai testet kell öltenie, külön-
ben nem volna képes beszélni. Ugyanígy, ha értelmünkre akar 
hatni, akkor mentális testet kell maga köré vonnia. Akármikor 
van szüksége munkája érdekében alsóbbrendű testre, képes 
annak felvételére, de azt csak átmenetileg tartja meg. A Töké-
letesült Ember hét további fejlődési vonalon haladhat tovább, 
amelyek listáját egy későbbi fejezetben mutatjuk be.

AZ ADEPTUSOK TESTVÉRISÉGE

A világot nagymértékben az Adeptusok Testvérisége irá-
nyítja, amelyhez Mestereink is tartoznak. A teozófiai hallgatók 
mindenféle hibát elkövetnek velük kapcsolatban. Gyakran te-
kintik őket egy nagyszerű szerzetesi közösségnek, akik együtt 
élnek valami titkos helyen. Mások angyaloknak képzelik őket, 



és sok diákunk azt gondolja, hogy mindnyájuk hindu, vagy 
hogy a Himalájában van a székhelyük. E hipotézisek egyike 
sem igaz. Létezik egy nagy testvériség, és tagjai állandó kap-
csolatban állnak egymással; de kommunikációjuk magasabb 
síkon zajlik, és nem feltétlenül élnek együtt. Munkájuk része-
ként e nagyszerű testvérek közül néhányan, akiket a Bölcses-
ség Mestereinek nevezünk, készek új tanítványokat fogadni, 
és tanítani őket; de ők csak egy kis részét alkotják a Tökéletes 
Emberek hatalmas testületének.

Ahogy majd később elmagyarázzuk, hét embertípus létezik; 
mivel mindenki annak a hét sugárnak valamelyikéhez tartozik, 
amelyeket a fejlődő élet nagy hullámzásában határozottan meg 
lehet különböztetni. Úgy tűnik, hogy mindegyik sugár mentén 
egy-egy Adeptus van kijelölve, hogy a kezdők képzését vé-
gezze, és mindazok, akik a hozzá tartozó fejlődési sugárban 
haladnak, az ő kezén mennek keresztül.

Senki sem vállalhat teljes felelősséget egy újoncért az 
adeptusi rang alatt, bár azok, akik évek óta csélák, helyettesként 
gyakran abban a kiváltságban részesülnek, hogy segíthetnek 
és tanácsokat adhatnak az ígéretes fiatal aspiránsoknak. Eze-
ket az idősebb tanulókat fokozatosan képezik jövőbeli munká-
jukra, és amikor elérik az adeptusi fokozatot, megtanulják azt 
is, hogy egyre többet vegyenek át Mestereik rutinmunkáiból, 
aminek köszönhetően az így felszabadult Mesterek olyan ma-
gasabb szintű munkákra tudnak fókuszálni, amelyeket csak ők 
vállalhatnak. A tanítványjelöltek előzetes kiválasztása jelenleg 
nagyrészt ezeknek az idősebb cséláknak a kezében van, és a 
jelöltek átmenetileg inkább ezen helyettesekkel állnak kapcso-
latban, mintsem közvetlenül a nagy Adeptusokkal. De a tanít-
ványok és a Mester olyan csodálatosan egyek, hogy ez szinte 
„különbség nélküli megkülönböztetés”.



AZ ADEPTUSOK HATALMA

Az Adeptusok képességei valóban sokfélék és csodálato-
sak, de mindegyik természetes módon olyan képességeinkből 
fakad, amelyekkel mi magunk is rendelkezünk. A különbség 
csak az, hogy sokkal nagyobb mértékben rendelkeznek ezek-
kel a képességekkel. Azt gondolom, hogy az Adeptusoknak sa-
ját magunkhoz képest az a kiemelkedő tulajdonságuk, hogy ők 
mindent teljesen más nézőpontból néznek; mert nincs bennük 
semmi abból az önmagunkra irányuló gondolkodásból, amely 
az emberek többségére annyira jellemző. Az Adeptus kigyom-
lálta magából az alsóbb ént, és nem önmagáért él, hanem min-
denkiért, de olyan módon, amit igazán csak ő képes megérteni, 
hogy a mindenki valójában önmagát is jelenti. Eljutott arra a 
szintre, amikor jellemében már nincs hiba, egyetlen gondolata 
vagy érzése sem irányul a személyes, elkülönült énre. Egye-
düli indítéka a fejlődés elősegítése, vagyis harmonikus együtt-
működés a fejlődést irányító Logosszal.

Az Adeptus következő legkiválóbb jellemvonása talán a 
mindenoldalú fejlettsége. Mindannyian tökéletlenek vagyunk, 
egyikünk sem érte el a legmagasabb szintet egyetlen téren sem, 
sőt a nagy tudós vagy szent is rendszerint csak egy területen 
ér el magas színvonalat, amíg természetének más oldalai fej-
letlenek maradnak. Mindannyiunkban bennünk szunnyadnak 
a különböző jellemvonások csírái, de azok csak részlegesen és 
különböző mértékben vannak kifejlődve. Az Adeptus azonban 
mindenoldalú ember, akinek odaadása, szeretete, rokonszenve 
és együttérzése is tökéletes, ugyanakkor értelme sokkal na-
gyobb annál, mint amit egyáltalán képesek vagyunk felfogni; 
spiritualitása pedig csodálatos és isteni. Mivel teljesen kifej-
lődött, magasan kiemelkedik az összes általunk ismert ember 
közül. 



II. FEJEZET
A MESTEREK FIZIKAI TESTEI

MEGJELENÉSÜK
A Teozófia tanulmányozói közül sokan homályban és bi-

zonytalanságban vannak a Mestereket illetően, ezért talán 
könnyebben felfogható lesz természetes életük és közönséges 
fizikai oldaluk, ha pár szóban vázolom mindennapi életüket és 
külső megjelenésüket. Nincs egyetlen olyan fizikai tulajdon-
ság sem, amely alapján egy Adeptus tévedhetetlenül megkü-
lönböztethető lenne a többi embertől, de megjelenése mindig 
hatásos, nemes, méltóságteljes, szent és derűsen nyugodt, és a 
vele találkozónak szinte lehetetlen fel nem ismernie azt, hogy 
egy kiváló ember közelében van. Az Adeptus erős, de hall-
gatag ember, aki csak bátorítás, segítés vagy figyelmeztetés 
határozott céljából beszél; mindemellett csodálatosan jóakara-
tú és élénk humorérzékkel bír, olyan humorral, amely mindig 
nyájas és nem üt sebet soha, csupán derűssé teszi a gondterhelt 
életet. Morya Mester mondta egyszer, hogy lehetetlen az Ok-
kult Ösvényen humorérzék nélkül előre jutni, és állíthatom, 
hogy minden általam látott Adeptusnak megvolt ez az érzéke.

Legtöbbjük kifejezetten jó megjelenésű, fizikai testük a 
szó igazi értelmében tökéletes, mert teljesen az egészség tör-
vényeinek engedelmeskedve élnek, és mindenekelőtt soha 
nem aggódnak semmiért. Minden rossz karmájuk már régen 
kimerült, így fizikai testük tökéletes kifejeződése az Augoei-
désznek, vagyis az ego megdicsőült testének, amennyire azt a 
fizikai világ korlátai megengedik. Az Adeptusnak rendszerint 
nemcsak az aktuális teste fenségesen szép, hanem mindegyik 
későbbi inkarnációja során felvételre kerülő új teste is, hiszen 
valószínűleg hajszálpontos másolata lesz az előző testnek (el-
tekintve némi faji és családi különbségtől), mert nincs semmi, 
ami azt megváltoztathatná. A karmától való tökéletes megsza-
badulás teszi lehetővé, hogy bármely új testetöltésük esetén 
teljesen tetszés szerint választhatnak születésükhöz országot 



és fajt, amelyhez tartozni akarnak, ahogy a legcélravezetőbb-
nek látják elvégzendő feladatuk szempontjából, és így a kü-
lönböző alkalmakkor viselt testek nemzetisége természetesen 
nem elsődleges fontosságú. 

Hogy egy bizonyos ember Adeptus-e, azt csak kauzális tes-
tének vizsgálata alapján lehet eldönteni. A kimagasló fejlettsé-
get ugyanis a kauzális test megnövekedett terjedelme és színe-
inek koncentrikus gömbökbe való különleges elrendeződése 
árulja el, ahogy azt egy arhat kauzális testét ábrázoló, Man, 
Visible and Invisible (A látható és láthatatlan ember) című mű-
ben található XXVI. számú kép is szemlélteti. 

EGY SZAKADÉK TIBETBEN

Van Tibetben egy bizonyos völgy vagy inkább szakadék, 
ahol jelenleg a Nagyok közül hárman élnek: Morya Mester, 
Kuthumi Mester és Djwal Kul Mester. 

1. ábra



Djwal Kul Mester Madame Blavatsky kérésére egyszer ké-
szített egy képet a szakadék bejáratáról, és a mellékelt illuszt-
ráció ennek a fényképnek a másolata. (1. ábra) Az eredetit, 
amelyet selyemre vetített a Mester, Adyarban őrzik a Teozófiai 
Társulat házának meditációs termében (a szentélyben). A kép 
baloldalán Morya Mester látható lóháton, a háza ajtajánál. 
Kuthumi Mester lakása nem látható a képen, mert az feljebb 
van a völgyben, a jobboldali forduló körül. Madame Blavatsky 
kérte Djwal Kul Mestert, hogy saját alakját is örökítse meg a 
képen; aki először megtagadta a kérést, de végül, mint a víz-
ben a nézőhöz háttal álló, kezében rudat tartó kis figuraként 
jelenítette meg magát. Az eredeti kép halvány árnyalatú, kék, 
zöld és fekete színű. Rajta van a művész aláírása, fiatalkori be-
ceneve (Gai Ben-Jamin), amelyet a Teozófiai Társulat első ide-
jében viselt, jóval azelőtt, hogy elérte volna az adeptusságot. 
Ez az aláírás a kép alsó szélén, a valóságos kép alatt van, tehát 
nem látható a másolaton. A kép nyilván a korareggeli időben 
készült, hiszen még köd tapad a domboldalakra. 

Morya és Kuthumi Mesterek a keskeny szakadék két ol-
dalán, egymással szemben levő házakban laknak; a szurdok 
lejtőit fenyők borítják. Házaik előtt ösvények futnak le a mély-
be, amelyek alul, a patak kis hídjánál találkoznak. A kép alján 
baloldalt, a hídhoz közel egy szűk ajtó látható, amely egy nagy 
földalatti teremcsoporthoz vezet, ahol egy okkult múzeum ta-
lálható. Ennek a múzeumnak, a Nagy Fehér Testvériség nevé-
ben, Kuthumi Mester az őrzője. 

A múzeum rendkívül változatos tartalommal rendelkezik. 
Mintha az evolúció teljes folyamatának egyfajta illusztráció-
jának szánták volna. Például itt vannak a legéletszerűbb képek 
minden embertípusról, amelyek a kezdetektől fogva léteztek 
ezen a bolygón; az óriási, laza kötésű lemuriaiaktól kezdve, 
egészen a még korábbi és kevésbé emberies fajok törpe ma-
radékáig. Domborműszerű modellek mutatják be a Föld fel-
színének összes változását, a nagy átalakulásokkal járó ka-
taklizmák előtti és utáni állapotokat. Óriási ábrák illusztrálják 



a világ különféle fajainak vándorlását, pontosan feltüntetve, 
hogy milyen messzire jutottak el az eredeti helyüktől. Hasonló 
diagramok mutatják be a világ különböző vallásainak hatását, 
hogy hol maradtak fenn eredeti tisztaságukban, hol keveredtek 
más vallások maradványaival, és hol torzították el őket.

Bámulatosan elevenszerű szobrok örökítik meg a rég elfe-
lejtett fajok nagy vezetőit és tanítóit. A múzeumban az utókor 
számára sok érdekes, a civilizáció fontos és észrevétlen fejlő-
déséhez kapcsolódó tárgy is megőrzésre került. Hihetetlenül 
régi és felbecsülhetetlen értékű eredeti kéziratok láthatók itt, 
például az Úr Buddhának egy kézirata, amelyet utolsó éle-
tében Siddharta hercegként írt, vagy egy másik az Úr Krisz-
tustól, melyet a Palesztinában töltött ideje alatt írt. Itt őrzik 
a csodálatos Dzyan könyvének (The Book of Dzyan) eredeti 
példányát, amelyre Madame Blavatsky is hivatkozik a Titkos 
Tanítás (The Secret Doctrine) előszavában. Vannak itt olyan 
különös írások is, amelyeket a miénktől eltérő más világok-
ban írtak. A múzeumban láthatók olyan állatok és növények 
rajzai is, amelyek egy részét megkövesült formában ismerjük, 
de legtöbbjüket modern tudományunk el sem tudja képzelni. 
A tanítványok tanulmányozhatják itt a távoli és elfeledett ókor 
néhány nagyvárosának tényleges modelljét is. 

Minden szobor és modell élénk színű, mintha eredetiek vol-
nának. Fontos megjegyezni, hogy az egész gyűjtemény időre-
nd szerint van elrendezve, így pontosan mutatja be a múltban 
lejátszódott fokozatos fejlődést; és ahelyett, hogy – múzeuma-
ink többségéhez hasonlóan – csak tökéletlen töredékeket nyúj-
tana, az okkult múzeum egy oktató céllal összeállított tökéletes 
sorozatot mutat. Megtaláljuk itt a különböző civilizációk által 
kifejlesztett gépek mintáit ugyanúgy, mint a történelem egyes 
korszakaiban használt mágiafajtákat bemutató kidolgozott és 
bőséges illusztrációkat.

A nagy termekhez vezető előcsarnokban vannak Morya és 
Kuthumi Mesterek éppen próbaidő alatt álló tanítványainak 



élő képmásai, amelyekről később fogok írni. Ezek a képek 
szoborszerűen sorakoznak a falakon, és tökéletesen ábrázolják 
az érintett tanítványokat. Mindamellett nem valószínű, hogy 
fizikai szemmel láthatóak lennének, mivel az őket alkotó leg-
alacsonyabb fokú anyag is éteri. 

A híd közelében található egy kis templom, amelynek tor-
nyai kissé burmai formájúak, és ahová néhány falubeli jár 
gyümölcsöt és virágot áldozni, kámfort égetni, és a Pancha Si-
la-t recitálni. A patak partján göröngyös és egyenetlen ösvény 
vezet le a völgybe. A Mesterek két háza közül bármelyikből 
látható a másik, mindkettő a híd fölött áll, de a hídról nem lát-
ható mindkettő, mivel a szakadék elkanyarodik. Ha a Kuthumi 
Mester háza mellett haladó ösvényt a völgyben felfelé követ-
jük, egy nagy sziklaoszlophoz jutunk, amelyen túl a szurdok 
ismét elkanyarodik, és így a ház eltűnik a szemünk elől. Kissé 
távolabb a szurdok egy fennsíkra nyílik, amelyen egy tó ta-
lálható, amelyben a hagyomány szerint Madame Blavatsky is 
megfürdött, és állítólag a tó vizét nagyon hidegnek találta. A 
völgy védett, déli fekvésű, és bár a környező vidék télen hó 
alatt áll, mégsem emlékszem, hogy láttam volna havat a Mes-
terek házai közelében. Ezek a házak kőből vannak, nagyon szi-
lárdak, és erős építésűek. 



KUTHUMI MESTER HÁZA

2. ábra: Kuthumi Mester háza

Kuthumi mester házát két részre osztja egy egyenesen átve-
zető folyosó, ahogy azt a ház déli felének alaprajza a 2. ábrán 
mutatja. Az átjáróba lépve a jobb oldali első ajtó a ház fő szo-
bájába vezet, ahol a Mester általában tartózkodni szokott. Ez a 
nagy (körülbelül 50x30 láb területű) és magas helyiség sok te-
kintetben inkább csarnokra, mint szobára emlékeztet, és a ház 
egész homlokzatát elfoglalja a folyosónak ezen az oldalán. E 
helyiség mögött két, majdnem négyzet alakú szoba helyezke-
dik el, amelyek egyikét könyvtárnak, a másikat pedig hálószo-
baként használja a Mester. Ezek teszik teljessé a háznak ezt az 
oldalát, amely nyilvánvalóan a Mester személyes használatára 
álló lakrészt képezi, és amelyet egy széles veranda vesz körül. 
A ház másik része, a folyosó bal oldalán, vélhetően kisebb szo-



bákra és különféle irodákra van felosztva; nem volt alkalmunk 
ezeket alaposan szemügyre venni, annyit azonban mégis ész-
revettünk, hogy a hálószobával szemben, a folyosó túloldalán 
egy jól felszerelt fürdőszoba található.

A nagy szoba mindkét oldalon tele van ablakokkal, olyan�-
nyira, hogy belépve szinte folyamatos kilátás benyomását kel-
ti, az ablakok alatt pedig egy hosszú ülőhely fut végig. Ezen 
a vidéken kissé szokatlan módon egy nagy nyitott kandalló 
is található a fal közepén, szemben az ablakokkal. A kandalló 
mind a három szobát fűti, amelynek egy Tibetben egyedülálló, 
érdekesen kalapált vasfedele van. A tűzhely nyílása fölött egy 
kandallópárkány található, a közelében pedig a Mester régi, 
faragott fából készült karosszéke áll, amelyet a benne ülő alak-
jához igazítottak, így nincs is szükség párnákra. A szobában 
szétszórtan asztalok és ülőgarnitúrák (vagy kanapék) helyez-
kednek el, többnyire háttámla nélkül, az egyik sarokban pe-
dig a Mester orgonájának billentyűzete található. A gyönyö-
rű mennyezet talán húsz láb magas, finoman faragott, díszes 
gerendákkal, amelyek hosszúkás részekre osztják a plafont. A 
dolgozószobába egy boltíves, középen oszlopos, kissé gótikus 
stílusú, de üveg nélküli nyílás nyílik, egy másik hasonló ablak 
pedig a hálószobába. A hálószoba nagyon egyszerű berende-
zésű. Egy közönséges ágy van benne, amely függőágyszerűen 
leng két, a falba erősített fatámasz között (az egyik oroszlánfe-
jet, a másik elefántfejet ábrázoló faragvány), és amit használa-
ton kívül a falhoz hajtanak. 

Az esztétikus könyvtár több ezer kötetet tartalmaz. A falhoz 
rögzített könyvespolcok különféle nyelven íródott könyvekkel 
vannak tele, köztük számos modern európai művel, a tetején 
pedig nyitott rekeszekben kéziratok találhatók. A Mester egy-
úttal nagy nyelvész is, és amellett, hogy kiváló angol tudós, tö-
kéletesen ismeri a francia és a német nyelvet is. A könyvtárban 
található még egy írógép, amelyet a Mester egyik tanítványa 
ajándékozott neki.



A Mester családjáról keveset tudok. Van ott egy hölgy, nyil-
vánvalóan a tanítványa, akit „nővérnek” nevez. Hogy valóban 
a testvére-e vagy sem, azt nem tudom; az is lehet, hogy unoka-
testvére vagy unokahúga. Sokkal idősebbnek tűnik nála, ami 
önmagában nem cáfolja a rokoni kapcsolatot, mivel a Mester 
már régóta nagyjából ugyanolyan idősnek tűnik. A hölgy bizo-
nyos mértékig hasonlít rá, és egyszer vagy kétszer az összejö-
vetelek során csatlakozott a társasághoz; bár úgy tűnik, hogy 
fő feladata a házvezetés és a cselédek irányítása. Az utóbbiak 
között van egy idős férfi és a felesége, akik már hosszú ideje a 
Mester szolgálatában állnak. Bár semmit sem tudnak munka-
adójuk valódi méltóságáról, így is rendkívül kegyes és elnéző 
pártfogónak tartják őt, és természetesen nagy hasznát veszik 
annak, hogy a Mestert szolgálhatják.

A MESTER TEVÉKENYKEDÉSEI
A Mesternek van egy nagy kertje. Ezenkívül jelentős kiter-

jedésű földdel is rendelkezik, amelyet munkásokkal műveltet 
meg. A ház közelében virágzó bokrok és virágok tömegei nő-
nek szabadon, közöttük páfrányokkal. A kerten keresztül egy 
patakocska folyik, amely egy kis vízesést képez. A patak fölött 
egy aprócska híd található. A Mester gyakran ül itt, amikor 
gondolatainak és áldásainak áradatát küldi népére. Az alkalmi 
szemlélő számára kétségtelenül úgy tűnhet, mintha tétlenül a 
természetet figyelné, vagy szórakozottan a madarak énekét és 
a víz csobogását hallgatná. Az emberek tudják, hogy a Mestert 
nem szabad zavarni – általában nagy karosszékében töltött – 
pihenése közben. Ugyan nem tudják pontosan, hogy mit csi-
nál, de feltételezik, hogy ilyenkor szamádhiban van. Az a tény, 
hogy a keleti emberek megértik és tisztelik a meditációnak ezt 
a módját, talán az egyik oka annak, hogy az Adeptusok szíve-
sebben élnek Keleten, mint Nyugaton.

Mindezek alapján az lehet a benyomásunk, mintha a Mester 
a nap jelentős részében csendben ülne és meditálna; holott mi-



közben látszólag ilyen nyugodtan pihen, valójában egész idő 
alatt a legfáradságosabb munkával van a magasabb síkokon 
elfoglalva, különböző természeti erőket manipulál, és egyszer-
re a legkülönfélébb jellegű hatásokat árasztja ki lelkek ezrei-
re; mert az Adeptusok a legelfoglaltabb emberek a világon. A 
Mester azonban a fizikai síkon is sokat dolgozik. Komponált 
már zenét, és különböző célokra jegyzeteket és írásokat készít. 
Nagyon érdeklődik a fizikai tudományok fejlődése iránt is, bár 
ez tulajdonképpen a bölcsesség egy másik nagy Mesterének 
működési körébe tartozik.

Időnként Kuthumi Mester (egy nagy, vörösbarna lóval) ki 
szokott lovagolni, és alkalomadtán – amikor közös munkájuk 
van – csodálatos fehér lován Morya Mester is elkíséri. Mes-
terünk rendszeresen ellátogat néhány kolostorba, és néha fel-
megy egy nagy hágón található, egyedül álló hegyi kolostorba 
is. Úgy tűnik, hogy kötelességei teljesítése során a lovaglás 
jelenti a fő testmozgást a számára, bár sétálni is szokott Djwal 
Kul Mesterrel, aki egy saját kezűleg épített kis kunyhóban 
egész közel lakik ahhoz a nagy sziklaszirthez, amely a fenn-
síkra vezető úton emelkedik.

Mesterünk néha a házának nagy szobájában lévő orgonán 
játszik. A hangszert az ő irányításával Tibetben készítették, 
amely tulajdonképpen egy kombinált zongora és orgona, a 
nyugati klaviatúrához hasonló billentyűzettel, és amin az 
összes nyugati zeneművet is el lehet játszani. Nem hason-
lít az általam ismert hangszerek egyikéhez sem, mert bizo-
nyos értelemben kétfrontos, mivel akár a nappaliból, akár a 
könyvtárból egyaránt használható. A főbillentyűzet (jobban 
mondva a három sor billentyű: a nagy orgona, a fújtató és a 
kórus) a nagyszobában, míg a zongora klaviatúrája a könyv-
tárban van; és ez a kétféle billentyűzet akár együtt, akár kü-
lön-külön is használható. A teljes orgona (pedáljaival együtt) 
a nappaliból a szokott módon használható, de egy fogantyú 
elfordításával a zongora mechanikája összekapcsolható az 
orgonával, így mindkettő egyidejűleg is megszólaltatható. 



Ilyenkor a zongora tulajdonképpen az orgona egy további re-
gisztereként funkciónál.

A könyvtárban található klaviatúráról a zongora önálló 
hangszerként használható. Valamilyen bonyolult mechaniz-
mus révén azonban a kórusi orgona összeköttetésben áll ezzel 
a billentyűzettel, így a hangszerrel egyaránt lehet csak egysze-
rűen, illetve kórus vagy más orgonarész kísérete mellett is zon-
gorázni.  A két funkció külön-külön is alkalmazható, de egy 
zenemű akár mindegyik billentyűzeten, orgona-zongora kom-
binációban is megszólaltatható. E furcsa hangszer mechaniz-
musa és sípjai szinte teljesen elfoglalják a ház felső emeletét. 
Magnetizálás révén a Mester érintkezésbe helyezte a hangszert 
a zene gandharváival vagy déváival, akik zenélés alkalmával 
együttműködnek a Mesterrel, és ezáltal a fizikai világban so-
hasem hallható hangkombinációk érhetők el. Ehhez járul még 
az orgonának az a hatása, amit egy húros és egy fúvós hang-
szer kísérete idézhet elő.

A dévák éneke állandóan hallható világszerte, szinte már 
belemászott az emberek fülébe, ám ők mégsem akarnak hall-
gatni a szépségére. Pedig ott van benne a tenger mély moraja, a 
szél sóhajtása a fák között, a hegyi zuhatag tombolása, a folyó, 
a patak és a vízesés zenéje, amelyek sok mással együtt képezik 
az élő természet hatalmas zenéjét. Ez azonban csak egy sokkal 
nagyszerűbb hangnak, a dévák hangjának visszhangja a fizikai 
világban. Ahogy a Világosság az Ösvényen (Light on the Path) 
című könyvben olvasható: 

„Amíg csak emberek vagytok, a Nagy Éneknek csak tö-
redékei jutnak el füleitekbe. De ha meghallgatjátok, hűsége-
sen őrizzétek meg emlékezetetekben, hogy egyetlen töredék 
se vesszen el abból, ami hozzátok eljutott, és igyekezzetek 
belőle megérteni a benneteket körülvevő rejtély jelentését. 
Idővel nem lesz szükségetek tanítóra. Mert amilyen hangja 
van az egyénnek, olyan van annak is, amelyben az egyén lé-
tezik. Magának az életnek van beszéde, és sohasem hallgat. 



Megnyilvánulása pedig nem sírás, ahogy ti, süketek hiszitek, 
hanem éneklés. Tanuljátok meg belőle, hogy részei vagytok 
ennek a harmóniának, hogy engedelmeskedjetek a harmónia 
törvényeinek.”

Minden reggel számos ember – nem kimondott tanítvá-
nyok, hanem követők – jön a Mester házába, és leül a veran-
dára vagy azon kívül. Néha tart nekik egy kisebb előadást, de 
többnyire folytatja a munkáját, és egy barátságos mosolyon túl 
nem vesz róluk tudomást, ám ők ezzel is tökéletesen megelé-
gednek. Nyilvánvalóan azért jönnek, hogy a Mester aurájában 
üljenek, és tisztelhessék őt. Néha a verandán ülve jelenlétük-
ben fogyasztja el táplálékát, körülvéve a padlón elhelyezke-
dő tibetiek és mások csoportjától, de általában a szobájában 
lévő asztalánál étkezik egyedül. Lehetséges, hogy megtartja a 
buddhista szerzetesek szokását, és délután nem eszik semmit, 
ugyanis nem emlékszem, hogy valaha láttam volna este enni; 
sőt az is előfordulhat, hogy nem is kell mindennap étkeznie. 
Legvalószínűbb, hogy csak akkor rendel magának ételt, ami-
kor arra hajlandóságot érez, és nem köti magát határozott ét-
kezési időpontokhoz. Láttam őt kicsiny, kerek, barna és édes 
süteményt enni. Ezt a háztartásokban általánosan tartott tésztát 
a nővére készíti búzából, cukorból és vajból. Emellett curryt 
és rizst is eszik, a curry leves módjára készül, mint az úgy-
nevezett dhal. Különös és gyönyörű aranykanalat használ, a 
nyél végén egy elefánt csodálatos képével, amelynek tálkája 
szokatlan szögben van a nyélhez képest. Ez egy családi örök-
ség, nagyon régi, és valószínűleg nagy értékű. Általában fehér 
ruhát hord, de nem emlékszem, hogy valaha is láttam volna 
bármilyen fejfedőt viselni, kivéve azokat a ritka alkalmakat, 
amikor a gelugpák sárga köntösét ölti magára, amelyhez a ró-
mai sisakhoz kissé hasonló csuklya is tartozik. Morya mester 
azonban általában turbánt visel.



MÁS HÁZAK

Morya Mester háza a völgy másik oldalán, sokkal lejjebb 
fekszik, egészen közel a kicsiny templomhoz és a barlang be-
járatához. A legalább kétszintes épület teljesen más építészeti 
stílusú, az útra néző homlokzaton mindegyik emeleten üvege-
zett veranda található. Általános életmódja és szokásai nagyjá-
ból megegyeznek Kuthumi Mester hasonló ismérveivel.

Ha követjük az utat, amely a folyó bal partján fokozatosan 
emelkedve halad a völgy oldalán, akkor Kuthumi Mester házát 
és telkét jobboldalt elhagyva, ugyanazon az oldalon egy kicsi 
kunyhót találunk. Ezt tanítvány korában Djwal Kul Mester sa-
ját kezével építette, hogy Mesteréhez egészen közel legyen az 
otthona. Ebben a házban egy táblaféle függ, amelyre sok év-
vel azelőtt Kuthumi Mester egyik angol tanítványa rávetítette 
Kuthumi Mester nagy szobájának belső képét, amelyen külön-
böző mesterek és tanítványok alakjai láthatók. Ez a táblakép 
egy, a Mester házában eltöltött különösen boldog és termékeny 
este emlékére készült.

AZ ELSŐ SUGÁR ADEPTUSAI

Most rátérünk az Adeptusok (Nagyok) személyes megje-
lenésére, amely bizonyos mértékig a hozzájuk tartozó sugár 
vagy típus függvénye. Az első sugár legkiemelkedőbb jelleg-
zetessége az erő, és a világ királyai, uralkodói, kormányzói 
születnek ide, elsősorban a belső és szellemi világban, de akár 
a fizikai síkon is. Bármelyik ember, aki szokatlan mértékben 
rendelkezik azokkal a tulajdonságokkal, amelyek révén képes 
uralni az embereket, és zökkenőmentesen tudja irányítani őket 
az általa kijelölt úton, minden bizonnyal első sugaras vagy afe-
lé hajló ember. 

Ilyen királyi alak az Úr Vaivasvata Manu, az ötödik gyö-
kérfaj uralkodója, aki az Adeptusok közül a legmagasabb (hat 



láb nyolc hüvelyk magas), és testi felépítése is tökéletes ará-
nyú. Ő a mi fajunk reprezentatív embere (őstípusa), és fajunk 
minden tagja közvetlenül tőle származik. Nagyon feltűnő, ha-
talmas erőt sugárzó arca van, sasorral, telt és hullámos barna 
szakállal, barna szemekkel. Csodálatos feje az oroszlánéhoz 
hasonlítható. Ahogy elnökünk mondja: „Ő magas és királyian 
fenséges, szemei áthatók, mint a sasé, sötét és aranyfényben 
csillogók”. Jelenleg a Himalája-hegységben él, nem messze 
nagy testvére, az Úr Maitreya házától.

Ilyen alak Morya Mester is, az Úr Vaivasvata Manu had-
nagya és utódja, valamint a hatodik gyökérfaj leendő Manuja. 
Születése szerint rádzsput király, sötét szakálla két részre osz-
lik, majdnem fekete haja a vállára omlik, sötét és mélyreható 
szemei tele vannak erővel. Hat láb hat hüvelyk magas, katonás 
magatartású, rövid mondatokban beszél, mint aki megszokta, 
hogy azonnal engedelmeskednek neki. Jelenlétében lenyűgöző 
hatalom és erő érezhető, valamint olyan birodalmi méltóság, 
amely a legmélyebb tiszteletre kényszerít. 

Madame Blavatsky gyakran mesélte nekünk, hogyan talál-
kozott Morya Mesterrel a londoni Hyde Parkban 1851-ben, 
amikor számos más indiai herceggel együtt átjött az első nagy 
nemzetközi kiállításra. Furcsa módon, akkor még négyéves 
kisgyerekként én is láttam őt, tudatlanul. Emlékszem, elvit-
tek megnézni egy pompás körmenetet, amelyben – sok egyéb 
csoda mellett – gazdagon öltözött indiai lovasok csapata is fel-
vonult. Úgy gondolom, csodálatos lovasok voltak, bámulatra 
méltóan szép harci lovakon. Gyermeki tekintetemmel nagy 
elragadtatással néztem őket, akik a tündéri műsor legszebb lát-
ványát jelentették a számomra. Amikor apám kezét szorosan 
fogva a legjobban figyeltem őket, az egyik legmagasabb lovas 
(hős) áthatóan nézett rám sugárzó fekete szemével, amely egy 
pillantásra félig megdöbbentett, de ugyanakkor leírhatatlan 
boldogsággal és elragadtatással töltött el. Elvonult a többiek-
kel, és nem láttam őt többé, mégis lángoló szemének látomása 
gyakran visszatért gyermeki emlékezetembe. 



Akkor természetesen még semmit sem tudtam arról, hogy 
kicsoda ő, és sohasem azonosítottam volna azt a lovast a Mes-
terrel, ha ő azt sok évvel később kegyesen tudtomra nem adta 
volna. Egy napon a Mester jelenlétében társulatunk korábbi 
időszakáról beszélgetve azt találtam mondani, hogy először 
Adyarban, Madame Blavatskynál volt szerencsém őt látni, 
amikor materializált alakban azért jött, hogy Madame Blavat-
skyt erősítse, és utasításokat adjon neki. Mialatt ezeket mond-
tam, a Mester éppen más Adeptusokkal tárgyalt, de hirtelen fe-
lém fordult, és azt mondta: „Nem, nem ez volt az első alkalom. 
Már azelőtt láttál engem fizikai testemben. Nem emlékszel 
arra, hogy kisgyerekként az indiai lovasokat nézted a Hyde 
Parkban, és nem láttad, hogy én már akkor felismertelek?” 
Természetesen azonnal eszembe jutott, és azt mondtam: „Ó, 
Mester, Ön volt az? Tudhattam volna!” Ezt az esetet nem soro-
lom azon alkalmak közé, amikor egy Mesterrel úgy találkoz-
tam és beszélgettem, hogy mindketten fizikai testben voltunk, 
mert akkor még nem tudtam, hogy az a magas lovas a Mester, 
és mert egy kicsi gyermek tanúságát kétségbe vonhatják vagy 
elutasíthatják.

S. Ramaswami Iyer úr az I. fejezetben említett tapasztala-
tokról szóló beszámolójában a következőket írja: 

„A város felé vezető úton haladtam, ahonnan – amiről az út-
közben velem találkozó emberek is biztosítottak – zarándokru-
hámban könnyen átmehetek Tibetbe; amikor hirtelen meglát-
tam egy magányos lovast, aki az ellenkező irányból vágtatott 
felém. Magas termete és lovaskészsége alapján azt gondoltam, 
hogy a Sikkhim Raja katonatisztje. Amint közel ért hozzám, 
megállította a lovát. Rátekintettem, és azonnal felismertem… 
Az előtt a tiszteletre méltó Mahatma, saját gurum előtt álltam, 
akit korábban a Teozófiai Társulat házának erkélyén asztráltes-
tében láttam. Ő volt az a himalájai testvér, aki egy örökemlékű 
decemberi éjszakán válaszlevelet küldött arra a levelemre, me-
lyet én körülbelül egy órával azelőtt lepecsételve adtam át Ma-
dame Blavatskynak, akit én egy pillanatra sem tévesztettem 



szem elől az átadott és a hozott levél közé eső idő alatt. Egy 
pillanat alatt a földön térdeltem lábai előtt. Parancsára feláll-
tam, és az arcába néztem; teljesen belefeledkeztem a jól ismert 
arc látványába, amelynek fényképét (amely Olcott ezredes 
birtokában volt) számtalanszor láttam. Nem jutottam szóhoz, 
öröm és tisztelet kötötték gúzsba nyelvemet. Ámulatba ejtett 
fenséges megjelenése, amely számomra a hatalom és a gondo-
lat megszemélyesítésének tűnt. Végre szemtől szemben álltam 
a Himavati Mahatmával, és ő nem volt mítosz, és nem is egy 
médium képzeletének szüleménye, ahogy azt néhány kételke-
dő feltételezte. Nem éjjeli álom volt, délelőtt kilenc és tíz óra 
között történt. A nap sütött, és csendben szemlélte a jelenetet 
felülről. Mint húsból és vérből valót láttam őt magam előtt, 
ahogy a szeretet és szelídség hangján szól hozzám. Mit kíván-
hatnék még? A boldogságtól való elragadtatásom némává tett. 
Csak némi idő elteltével tudtam az ő szelíd bátorítására néhány 
szót kimondani. Arcszíne nem olyan világos, mint Mahatma 
Kuthumié, de még sohasem láttam ilyen szép arcvonásokat, 
ilyen fenséges és magas termetet. Akárcsak a portréján, rövid 
fekete szakállt és a mellére lógó, hosszú fekete hajat viselt, 
csak a ruhája volt más, mint ott. Fehér, bő köntös helyett prém-
mel bélelt sárga köpenyt viselt, fején pedig turbán helyett sárga 
tibeti nemez sapkát, amilyet néhány bhutáni emberen láttam 
ezen a vidéken. Mikor az elragadtatás és a meglepetés első pil-
lanatai elmúltak, és képessé váltam megnyugodni, sokáig be-
széltem vele.” A Teozófia Öt Éve (Five Years of Theosophy), 
2. kiadás, 284. oldal

Egy másik ilyen királyi alak az Úr Chakshusha Manu, a
negyedik gyökérfaj Manuja, aki születése szerint kínai, és 
nagyon magas kasztból származik. Jellegzetes mongol arc�-
csontjai vannak, és az arca olyan, mintha régi elefántcsontból 
volna finoman kifaragva. Rendszerint pompás, aranyszövetből 
készített köntöst visel. Munkánk során általában nem kerülünk 
kapcsolatba vele, kivéve, ha az ő gyökérfajához tartozó tanít-
ványunkkal kell foglalkoznunk.



A MÁSODIK SUGÁR ADEPTUSAI

A mi Bodhisattva Urunk (a világtanító) és fő helyettese, 
Kuthumi Mester személyének különösen szembetűnő voná-
sa a mindent átölelő szeretet kisugárzása. Az Úr Maitreya je-
lenleg kelta fajú testet visel, bár amikor majd népét tanítani 
kilép a világba – amit rövid időn belül szándékozik megten-
ni –, tanítványaihoz hasonló testet fog használni. Káprázatos 
szépségű arca van, erőt és mégis gyöngédséget kifejező, dús 
haja vörös aranyként omlik a vállára. Szakálla hegyes, ahogy 
néhány régi festményen látható; csodálatosan ibolyaszínű – 
ikervirágokhoz, csillagokhoz, mély és szent tavakhoz hasonló 
– szemei az örökké tartó békével telítettek. Mosolya leírhatat-
lanul káprázatos. A fény vakító dicsősége veszi körül, azzal a 
csodálatos rózsaszínű ragyogással keveredve, amely örökké a 
Szeretet Urából árad. 

Magunk elé képzelhetjük őt, mint aki a Himalájában lévő 
házának nagy előszobájában ül, abban a sok ablakos szobában, 
amely a kertekre, a teraszokra és a messze lent hullámzó indi-
ai síkságra néz. Úgy is gondolhatunk rá, mintha lengő, fehér 
és aranyszegélyű köntösében, az esti hűvösben kertjének ra-
gyogó színű virágai között sétálna, melyeknek illata édes bal-
zsamáradattal tölti el a levegőt. Leírhatatlanul csodálatos a mi 
Szent Krisztus Urunk, bámulatos minden leírás erejénél fogva, 
mert rajta keresztül árad a milliókat megvigasztaló szeretet. Az 
ő hangján ember még soha meg nem szólalt, tanítása a békét 
hozza el angyaloknak és embereknek egyaránt. Alig néhány 
év múlva ez a hang hallható lesz, és a szeretetét meg fogják 
érezni azok is, akik sötét földi utakon járnak. Készüljünk fel az 
ő méltó fogadására és hűséges szolgálatára!

Kuthumi Mester egy kashmíri brahman testét viseli, és 
ugyanolyan világos arcbőrű, mint egy átlagos angol. Neki is 
hullámzó haja van, szemei kékek, tele örömmel és szeretet-
tel. Barna haja és szakálla napsugár hatására aranyos vörös 
fényben ragyog. Arcát kissé nehéz leírni, mert arckifejezése 



folyton változik, ahogy mosolyog. Orra finom metszésű, cso-
dálatos szemei nagyok és sugárzó kékek. Nagy Urunkhoz ha-
sonlóan ő is tanító és pap egyaránt, és sok évszázadon át követi 
őt magas hivatalában, kezébe veszi a világtanító jogarát, és a 
hatodik gyökérfaj Bodhisattvája lesz.

A TÖBBI SUGÁR

A Mahachohan igazi államférfitípus, nagy szervező, bár 
neki is sok katonás tulajdonsága van. Indiai testet visel, magas 
és szikár; nagyon finom vonalú, éles metszésű profilja van, és 
az arca teljesen szőrtelen. Arckifejezése szigorú, álla erős és 
szögletes. Szemei mélyen fekvők és áthatóak. Beszéde kato-
násan rövid. Rendszerint indiai köntöst és fehér turbánt visel.

Gróf Saint Germain Mester sok tekintetben hasonlít hozzá. 
Noha nem különösen magas, nagyon egyenes, viselkedése ka-
tonás, és megvan benne a tizennyolcadik századi „grand seig-
neur” kiváló udvariassága és méltósága. Azonnal észrevehető, 
hogy nagyon régi, előkelő családhoz tartozik. Nagy barna sze-
mei tele vannak gyöngédséggel és humorral, bár érezhetően 
az erő is megcsillan bennük. Fenséges megjelenése mindenkit 
tiszteletadásra késztet. Arcbőre olajbarna, rövidre vágott barna 
haja középen szétválasztott, homlokától hátrafelé fésülve, sza-
kálla rövid és hegyes. Gyakran visel arany sujtásokkal díszített 
sötét egyenruhát – időnként gyönyörű vörös katonai köpenyt 
is –, melyek kiemelik katonás megjelenését. Általában egy ke-
let-európai kastélyban szokott tartózkodni, amely évszázadok 
óta a családjához tartozik.

Serapis mester magas és szép arcbőrű. Születése szerint 
görög származású, bár minden munkáját Egyiptomban és az 
egyiptomi páholyhoz kapcsolódóan végezte. Arca nagyon elő-
kelő és aszkétikus, valamelyest emlékeztet a néhai Newman 
bíborosra. 



A Testvériség tagjai közül talán a velencei Chohan a leg-
szemrevalóbb. Nagyon magas (körülbelül hat láb, öt hüvelyk), 
omló szakálla és aranyszínű haja némileg a Manuéhoz hason-
lít. Szeme kék. Bár velencei születésű, ereiben mégis kétség-
telenül gót vér folyik, hiszen ő kifejezetten ehhez a típushoz 
tartozik. 

Hilarion Mester görög származású, és eltekintve kevéssé 
hajlott sasorrától, régi görög típus. Homloka széles és ala-
csony, hasonlít Praxiteles Hermészéhez. Ő is csodálatosan jó-
képű, és fiatalabbnak tűnik a legtöbb Adeptusnál.

Aki egykor Jézus-tanítvány volt, most szíriai testet vi-
sel. Sötét bőre, sötét szeme és fekete szakálla van, mint az 
araboknak, és általában fehér köpenyt és turbánt visel. Ő a 
bhakták Mestere. Jelenlétének alaphangja az intenzív tiszta-
ság, és az akadályt nem ismerő, forró és tüzes lelkesedés. A 
Libanon-hegységben élő druzok között lakik.

A Nagyok közül kettőnek (akikkel kapcsolatba kerültünk) 
a külseje kissé eltér az Adeptusok megszokott fizikai testi 
paramétereitől (alakjától). Ezek egyike India spirituális ré-
gense, akire Olcott ezredes az Ember: Honnan, Hogyan és 
Hová (Man: Whence, How and Whither) című könyvben 
többször is Jupiterként utal. A Testvériség legtöbb tagjánál 
alacsonyabb, és tudomásom szerint ő az egyetlen közülük, 
akinek a hajában ősz csíkok is mutatkoznak. Igen egyenes 
tartása van, mozdulatai fürgék és katonás pontosságúak. Ő 
egy földbirtokos, és az egyik látogatásom során – mikor 
Swami T. Subba Row társaságában voltam nála –, többször 
láttam munkavezetőkkel tárgyalni, akik beszámoltak neki, il-
letve utasításokat kaptak tőle. A másik Djwal Kul Mester, aki 
még mindig ugyanazt a testet viseli, amelyben néhány évvel 
ezelőtt adeptusságot szerzett. Talán ezért nem lehetett testét 
az Augoeidák tökéletes másolatává alakítani. Arca kifejezet-
ten tibeti jellegű, kiálló arccsontokkal. Külső megjelenésén 
az életkor nyomai mutatkoznak.



Bizonyos célok elérése érdekében egy Adeptusnak olykor 
szüksége lehet egy olyan testre, amelyet ideiglenesen hasz-
nálhat a világ forgatagában. Ez a helyzet fog felmerülni a Vi-
lágtanító eljövetelekor, amikor az ő segítőjeként számos más 
Adeptus is megjelenik, megkönnyítve ezzel az emberiség érde-
kében végzett nagyszerű munkát. E Nagyok többsége követni 
fogja főnöke példáját, és ideiglenesen kölcsön fogja venni egy-
egy tanítványa testét; így hát szükséges, hogy bizonyos számú 
eszköz használatukra készen álljon. Tanulók gyakran kérdezik: 
„Miért van szükségük az Adeptusoknak – akiknek már egyéb-
ként is van fizikai testük – ilyen esetekben más testre?”

TÖKÉLETES FIZIKAI TESTEK

Azok, akik az adeptusság szintjét elérve azt választják jö-
vőbeli feladatukként, hogy ezen a világon maradnak, és köz-
vetlenül segítik saját emberiségük fejlődését, célravezetőnek 
találják, hogy fizikai testet tartsanak. A célok teljesítése érde-
kében a kiválasztott testek nem lehetnek közönségesek. Nem-
csak teljesen egészségesnek kell lenniük, hanem tökéletesen 
ki kell tudniuk fejezni az ego annyi részét, amennyi a fizikai 
síkon megnyilvánulhat.

Egy ilyen test felépítése nem könnyű feladat. Amikor egy 
hétköznapi ember egója leereszkedik egy új kisded testébe, ak-
kor egy mesterséges elementál biztosítja, hogy a folyamat az 
ő karmája szerint alakuljon, ahogy azt a Belső Élet (The Inner 
Life) című műben leírtam. Ez az elementál azon szorgoskodik, 
hogy megmintázza a külvilágban hamarosan megszülető for-
mát, és születés után is folytatja ezt a formálási felügyeletet, 
általában a test hat-hét éves koráig. Ebben az időszakban az 
ego fokozatosan szorosabb kapcsolatba kerül új hordozóival, 
érzelmi, mentális és fizikai testeivel, és megszokja azokat; de a 
felsorolt testeken az elementál visszahúzódásáig végzett mun-
ka a legtöbb esetben elhanyagolható. Minden bizonnyal kap-
csolatban áll a testtel, de általában csak kevés figyelmet fordít 



rá, inkább megvárja azt az időszakot, amikor a fejlettebb test 
már jobban reagál az ego erőfeszítéseire

Egy Adeptus esete ettől egészen eltérő. Miután neki nincs 
már ledolgozni való rossz karmája, nála nem fog egy mester-
séges elementál tevékenykedni, hanem magára az egóra hárul 
már kezdettől fogva a test kifejlesztésének feladata, amelyben 
csupán az átöröklés korlátozza. Mindez lehetővé teszi egy sok-
kal kifinomultabb és magasabb rendű test kialakítását, ugyan-
akkor több fáradozást is jelent az ego számára, és néhány évre 
jelentős mennyiségű erőt és energiát leköt.  Ennek következté-
ben (és kétségtelenül más okok miatt is) az Adeptus nem akar-
ja a feltétlenül szükségesnél gyakrabban megismételni a folya-
matot, ezért fizikai testét a lehető leghosszabb ideig tartja fenn. 
Testünk különféle okokból (öröklött gyengeség, betegség, bal-
eset, önelégültség, aggódás és túlterheltség) megöregszik és 
meghal. Viszont egy Adeptus esetében ezen okok egyike sem 
áll fenn, bár természetesen nem szabad elfelejtenünk, hogy az 
ő testük munkaképessége és szívóssága hasonlíthatatlanul fe-
lülmúlja a közönséges ember testéét.

Mindezek alapján érthető, hogy egy Adeptus teste – a hét-
köznapi ember testéhez képest – jóval hosszabb időt él meg, 
és életkora általában sokkal magasabb, mint amennyit a látszat 
alapján gondolnánk. Morya mester például egy teljesen virág-
zó férfinak, úgy 35 – 40 évesnek tűnik, holott tanítványai elbe-
szélései alapján ennél legalább négyszer vagy ötször idősebb. 
Madame Blavatsky mesélte, hogy amikor kisgyermek korában 
először látta őt, pontosan ugyanúgy nézett ki, mint most. Kut-
humi Mester egyidősnek tűnik barátjával és állandó társával, 
Morya Mesterrel; pedig azt mondják róla, hogy a múlt szá-
zad közepe előtt szerzett egyetemi diplomát Európában, tehát 
körülbelül százéves lehet. Még nem tudjuk, hogy az életidő 
meghosszabbításának hol van a határa, de van rá bizonyíték, 
hogy könnyen meghaladhatja a zsoltáríró hetven évének több 
mint kétszeresét.



Az ilyen módon magasabb szintű munkára alkalmassá tett 
test elkerülhetetlenül igen érzékeny, ezért teljesítőképességé-
nek megőrzése érdekében gondos bánásmódot igényel. Ugyan-
úgy elkopna, mint a miénk, ha ki lenne téve a külvilág szám-
talan apró súrlódásának és állandó, kedvezőtlen rezgéseinek. 
Ezért a Nagyok általában viszonylagos elzártságban élnek, és 
ritkán jelennek meg abban a zűrzavaros forgatagban, amelyet 
mindennapi életnek nevezünk. Ha kitennék testeiket a kíván-
csiság és heves érzelmek célpontjainak – amely valószínűleg 
körülveszi majd a Világtanítót is eljövetele alkalmával –, két-
ségkívül az Adeptusok testeinek élettartama jelentősen lerö-
vidülne, és rendkívüli érzékenységük folytán sok fölösleges 
szenvedésben volna részük.

KÖLCSÖNVETT TESTEK

A tanítvány testének időnként történő elfoglalása révén az 
Adeptus elkerüli ezeket a kellemetlenségeket, és egyúttal a ta-
nítvány fejlődésének is gyors lendületet ad. Csak akkor foglal-
ja el a testet, amikor szüksége van rá (például egy előadás vagy 
áldásözön céljából). Az ideiglenes tevékenység befejezése után 
az Adeptus azonnal kilép a kölcsönvett testből, melyet a tanít-
vány – aki mindvégig jelen volt – újra elfoglal, miközben a 
Mester is visszatér saját testébe, folytatva megszokott világse-
gítő munkáját. Ily módon általános tevékenységét mindez csak 
csekély mértékben érinti, mégis állandóan rendelkezésére áll 
egy test, amelyen keresztül – ha szükséges – a fizikai világban 
együttműködhet a Világtanító üdvösséget hozó küldetésében.

Könnyen elképzelhető, hogy ez milyen hatással lesz arra a 
tanítványra, aki abban a kedvezményben részesült, hogy testét 
kölcsönadhatja egy Mesternek; bár valószínűleg a hatás nagy-
sága számításainkat is jóval fölülmúlja. Egy ilyen magasabb 
befolyás által felhangolt test a tanítvány számára igazi segít-
séget (és nem korlátozást) jelent. Testének kölcsönadása ide-
jén abban a kiváltságban részesül, hogy az Adeptus csodálatos 



magnetizmusában fürödhet. Neki ugyanis kéznél kell lennie, 
hogy amikor a Mester vissza akarja adni a testét, ő azonnal 
újra elfoglalhassa azt.

Egy megfelelő test kölcsönvételéhez mindig akkor fordul-
nak a Mesterek, amikor szükségesnek érzik leszállni az embe-
rek, a világban uralkodó állapotok közé. Így tett az Úr Gauta-
ma, amikor eljött, hogy elérje a buddhaságot; és az Úr Maitreya 
is ugyanezt az utat tette meg, mikor Palesztinába látogatott el 
kétezer évvel ezelőtt. Az egyetlen számomra ismert kivétel, 
amikor egy új Bodhisattva elfoglalja a világtanítói tisztet, mi-
után elődje Buddha lesz. Ebben az esetben a világban történő 
első megjelenése a szokásos módon, újszülött formájában tör-
ténik. Így tett Urunk, a jelenlegi Bodhisattva is, amikor Shri 
Krishna néven megszületett India ragyogó síkságain, ahol 
olyan szenvedélyes odaadásban megnyilvánuló tiszteletben és 
szeretetben volt része, melyhez hasonló aligha volt valaha.

A tanítvány testének időleges igénybevétele nem téveszten-
dő össze azzal, amikor egy előrehaladott személy állandóan 
használ egy számára más által elkészített testet. Nagy alapí-
tónkról, Madame Blavatskyról általánosan tudták a követői, 
hogy amikor elhagyta az általunk ismert testét, belépett egy 
másikba, amelyet éppen akkor hagyott el eredeti tulajdonosa. 
Arról, hogy ezt a testet kifejezetten az ő használatára készítet-
ték-e elő, nincs tudomásom. De más esetek is ismertek, ami-
kor ugyanez történt. Bizonyos nehézséggel mindig találkozik 
ilyen esetekben az új elfoglaló, amikor a testet saját szükség-
letéhez és egyéni ízléséhez igyekszik igazítani; és valószínű, 
hogy az sohasem lesz számára tökéletesen megfelelő öltözék. 
Az újonnan belépő ego két dolog közül választhat: vagy rászán 
jelentékeny időt és sok fáradságot egy új test – amely énjének 
tökéletes kifejezője lenne, már amennyire ez a fizikai síkon 
lehetséges – növekedése fölötti őrködésre; vagy pedig (elke-
rülve mindezeket a nehézségeket) belép más valaki testébe, 
és ezáltal egy minden hétköznapi célra elég jól használható 
testhez jut, amelyik azonban sohasem fogja minden tekintet-



ben kielégíteni új tulajdonosa elvárásait. Mindenesetre min-
den tanítvány égőn vágyik arra a megtiszteltetésre, hogy testét 
Mesterének engedhesse át; a valóságban azonban csak igen 
kevesen rendelkeznek erre a célra alkalmas (megfelelően tisz-
ta) testtel. 

Gyakran felmerül a kérdés, hogy egy Adeptusnak, akinek a 
munkája szinte teljes egészében magasabb síkon folyik, miért 
van egyáltalán szüksége fizikai testre. A válasz tulajdonkép-
pen nem tartozik ránk, de ha nem tiszteletlenség ezzel a kér-
déssel foglalkoznunk, véleményünk szerint különböző okok 
feltételezhetők. Az Adeptus idejének javarészében befolyásos 
áramokat bocsát ki, amely (ahogy megfigyeltük) többnyire a 
felsőbb mentális, vagy azt közvetlenül meghaladó síkokon 
történik. Valószínű azonban, hogy időnként éteráramokat is 
sugároz, és ezek kezeléséhez a fizikai test kétségtelenül nagy 
előnyt biztosít neki.  Ismétlem, a legtöbb Mesternek, akiket 
láttam, van néhány tanítványa vagy asszisztense, akik velük 
vagy a közelükben élnek a fizikai síkon. Mindez szintén in-
dokolhatja a fizikai test szükségességét. Afelől biztosak lehe-
tünk, hogyha egy Adeptus egy ilyen test fenntartásának gond-
ját magára vállalja, akkor alapos oka van rá; elég jól ismerjük a 
munkamódszereiket ahhoz, hogy tisztában legyünk vele, hogy 
mindig mindent a legjobb módon és a legkevesebb energiará-
fordítással járó eszközökkel csinálnak.



II. RÉSZ
A TANÍTVÁNYOK

III. FEJEZET
A MESTEREKHEZ VEZETŐ ÚT

AZ ÖSVÉNYRELÉPÉS

Mindig is létezett az Adeptusok Testvérisége, a Nagy Fehér 
Testvériség; mindig is voltak, akik tudták és birtokolták ezt 
a belső bölcsességet. Mestereink a látók és bölcsek hatalmas 
vonalának jelenlegi képviselői. A számtalan aeon során meg-
szerzett tudás egy része – a Teozófia által – a fizikai síkon min-
denki számára elérhető. De sokkal több rejlik mögötte. Maga 
Kuthumi Mester mondta egyszer mosolyogva valakinek, aki 
a Teozófia által életünkben létrehozott óriási változásról, és a 
reinkarnáció tanának csodás érthetőségéről beszélt: „Igaz, de a 
fátyolnak még csak kicsiny szeglete van fellebbentve!” Ami-
kor alaposan elsajátítottuk a nekünk adott tudást, és aszerint is 
élünk, a Testvériség készen áll arra, hogy tovább lebbentse a 
fátylat; de csak akkor, ha eleget tettünk ezeknek a feltételek-
nek.

Azok számára, akik többet szeretnének tudni, és közelebb 
akarnak kerülni, az Ösvény nyitva áll. De bárki, aki a Meste-
rekhez kíván közeledni, csak úgy juthat el hozzájuk, ha meg-
tanulja elfelejteni a személyes ént, ha hozzájuk hasonlóan ön-
zetlenné válik, és teljesen az emberiség szolgálatának szenteli 
magát. Madame Blavatsky az Okkultizmus és az Okkult Mű-
vészetek (Occultism versus the Occult Arts) című cikkében 
jellegzetesen lendületes stílusban fejezte ki ennek szükséges-
ségét:

„Az igazi okkultizmus vagy Teozófia az énről való feltétel 
nélküli és abszolút lemondás, gondolatban és cselekvésben 
egyaránt. Az a személy, aki ezt az altruizmust követi, kiemel-
kedik a közönséges halandók sorából. Mihelyt elkötelezte 
magát a munka mellett, már nem önmagáért, hanem a vilá-



gért él. A próbaidő első éveiben sok mindent megbocsátanak 
neki. De ahogy elfogadják, személyiségének el kell tűnnie, és 
élő, jótékony erővé kell válnia a természetben…. Csak akkor 
jöhet létre a magasabb Énnel való egyesülés, amikor a szen-
vedélyek ereje teljesen elhal, és a rendíthetetlen akarat vis�-
szavágja és megsemmisíti őket; amikor nemcsak a test min-
den vágya, hanem a személyes én felismerése is megszűnik, 
és az asztrál ennek következtében összezsugorodik. Amikor 
az asztrál csupán a legyőzött ember visszatükrözője – a még 
élő, de már nem a vágyakozó, önző személyiségé –, akkor a 
tündöklő Augoeides, az Isteni Én tudatos összhangban rezeg-
het az emberi létezés mindkét pólusával – a megtisztult anyag 
emberével és az örökké tiszta szellemi lélekkel –, és akkor 
megállhat a Mester-Én, a misztikus, gnosztikus Krisztus színe 
előtt; beleolvadva, belemerülve és örökre eggyé válva vele…. 
A törekvőnek határozottan választania kell a világi élet és az 
okkultizmus között. Hasztalan és hiú szándék volna a kettő 
egyesítésére törekedni, ugyanis senki sem szolgálhat két úrnak 
úgy, hogy mind a kettőnek eleget tehessen. 

A Mesterek nézőpontja annyira gyökeresen eltér a miénk-
től, hogy eleinte csak nehezen tudjuk azt felfogni. Nekik is 
ugyanúgy megvannak a személyes vonzalmaik, mint nekünk, 
és bizonyosan jobban szeretnek egyes embereket, mint má-
sokat; de soha nem engedik, hogy munkájuk során az ilyen 
érzések a legcsekélyebb mértékben is befolyásolják hozzáál-
lásukat. A legnagyobb fáradságot fordítják az olyan emberre, 
akiben meglátják a jövő nagyságának csíráját, és ha feltételezik 
róla, hogy jó befektetésnek fog bizonyulni a rá fordított idő és 
energia. Arra azonban még gondolni sem képesek, hogy bárkit 
jogtalan előnyben részesítsenek. Ők egyszerűen és kizárólag 
csak az elvégzendő munkát, az evolúció követelményét, és az 
ember értékét veszik figyelembe; és ha be tudunk kapcsolódni 
ebbe a munkába, akkor gyors fejlődésben lesz részünk.”



A FELADAT NAGYSZERŰSÉGE

Kevés ember ismeri fel e vállalkozás nagyszerűségét, és 
éppen ezért kevesen képesek felfogni a tanítványság igazi ér-
telmét is. Az Adeptusok hatalmas, átfogó erejükkel az egész 
világgal foglalkoznak; milliókat befolyásolnak kauzális tes-
tükön keresztül, vagy éppen a buddhikus világban, és folya-
matosan, bár szinte észrevehetetlenül, nagy léptékben emelik 
fel az emberek magasabb szintű testeit. És mégis, ugyanaz a 
Mester, aki az életét ezzel a munkával tölti, néha elfordul, és 
személyesen foglalkozik valamelyik tanítványával kapcsola-
tos apró részletekkel is.  

Mindenkinek, aki tanítvánnyá szeretne válni, fel kell fognia 
az erőnek és a munkának ezt az elképesztő jellegét, valamint 
azoknak a lényeknek a nagyságát, akikkel kapcsolatba kíván 
lépni. Ha csak legkevésbé is meg tudjuk érteni mindezek je-
lentőségét, világossá válik számunkra, hogy miért nem akar-
nak az Adeptusok energiát fordítani egy tanítványra mindad-
dig, amíg nem bizonyosodnak meg arról, hogy megfelelő időn 
belül – hatalmas erőáramok kellő irányban történő kibocsátá-
sával – hozzá fog járulni a világ támogatásához. Ők a rend-
szer Logoszának munkájáért élnek, és nekünk, akik közeledni 
akarunk hozzájuk, meg kell tanulnunk hasonlóan cselekedni, 
és csak a munkáért élni. Akik ezt teszik, minden bizonnyal ma-
gukra vonják a Szentek figyelmét, és meg fogják tanítani őket 
segítséget hozni és áldást bocsátani a világra.

Az emberi fejlődés lassú, de állandó. Ezért a Tökéletes 
Emberek száma folyamatosan növekszik, és az ő szintjük el-
érésének lehetősége nyitva áll mindazok előtt, akik hajlandók 
megtenni az ehhez szükséges hatalmas erőfeszítéseket. Nor-
mális időkben sok születésre lenne szükségünk, mielőtt el-
nyerhetnénk az adeptusságot, de éppen most lehetséges, hogy 
felgyorsítsuk előrehaladásunkat ezen az Ösvényen, és néhány 
életbe tömörítsük azt a fejlődést, amely egyébként sok ezer 
évig tartana. Ezt az erőfeszítést végzi a Teozófiai Társulat több 



tagja. A társulat működtet egy belső iskolát, amely megtanítja 
az embereket, miképpen lehet gyorsabban felkészülni erre a 
magasabb munkára. Ez az előkészület nagyfokú önuralmat és 
eltökélt igyekezetet, valamint évről évre folyamatos gyakor-
lást kíván. A felkészülés gyakran csak csekély, kifelé észre-
vehető (külsőben megmutatkozó) eredményt tud felmutatni; 
a fizikai testtel szemben ugyanis sokkal inkább a magasabb 
rendű testekre helyezi a hangsúlyt.

A MUNKA FONTOSSÁGA

Bárki legyen is, aki hall a Mesterekről és tanításaikról – ha 
egyáltalán felfogja ezen tanok jelentőségét –, azonnal el kell 
ragadnia a legintenzívebb vágynak, hogy megértse őket, és 
szolgálatukba álljon. Minél többet tanul, lelke annál inkább 
eltelik Isten tervének csodájával, szépségével és dicsőségével, 
és annál erősebben vágyik rá, hogy részt vegyen a munkában. 
Miután felismerte, hogy Istennek van egy fejlődési terve, Isten 
munkatársa akar lenni, és már semmi más nem képes kielégí-
teni.

Ekkor azt kérdezi önmagától: „Mit kell ezután tennem?” A 
felelet pedig ez lesz: „Dolgozzál. A Mestert követve tedd azt, 
amivel elősegíted az emberiség fejlődését. Kezdd azzal, amire 
lehetőséged és képességed van, legyen az bármilyen csekély-
ség; és ahogy fokozatosan elsajátítod a szükséges jellembeli 
tulajdonságokat, úgy fogod magadhoz vonzani az egyre ma-
gasabb szintű feladatokat. Azáltal, hogy a lehető legjobb sze-
retnél lenni, és a tőled telhető legtökéletesebb munkát akarod 
végezni, előbb-utóbb birtokába kerülsz azoknak a képességek-
nek, amelyek megengedik beavatásodat és belépésedet a Nagy 
Fehér Testvériség tagjai közé.” Amikor először abban a kivált-
ságban volt részem, hogy közelebb kerülhettem a Mesterhez, 
levélben megkérdeztem, hogy mit tegyek. A következőt vála-
szolta: „Munkát magadnak kell találnod. Ismered a feladatain-
kat. Vesd bele magadat a munkánkba úgy, ahogy képes vagy 



rá. Ha általam meghatározott munkát végeznél, ebben az eset-
ben az enyém lenne az elvégzett tevékenység karmája (mert 
azt én találtam ki). Neked csak a készséges engedelmesség 
karmája jutna, ami ugyan nagyon jó, de mégsem jelöl ki egy 
gyümölcsöző tevékenységi irányt. Azt akarom, hogy kezde-
ményezz magadnak munkát, mert így a jó cselekedet karmája 
is téged fog illetni.”

 Azt hiszem, ezt mindannyian magunkra vehetjük. Fel kell 
ismernünk, hogy nem az a dolgunk, hogy megvárjuk, amíg fel-
kérnek minket valamire, hanem hozzá kell látnunk a munká-
hoz. A Teozófiával kapcsolatosan sok egészen alázatos munkát 
kell elvégezni. Néhányan közülünk talán a munka látványo-
sabb oldalát részesítik előnyben, és szívesebben tartanak nyil-
vános előadásokat nagy közönség előtt. Ilyen célra általában 
könnyebben találunk vállalkozó tagokat. A sok zűrzavaros 
vagy épp egyhangú irodai munkára viszont kevesebb önkéntes 
vállalkozó jelentkezik. A Mestereink iránt érzett tiszteletünk 
és szeretetünk majd eljuttat odáig bennünket, hogy szívesen 
teljesítsünk bármit a szolgálatukban (legyen az bármilyen 
igénytelen feladat is). És biztosak lehetünk benne, hogy a tár-
sulat segítésével Mestereinket szolgáljuk, akik közül ketten 
alapították a Teozófiai Társulatot.

AZ ŐSI SZABÁLYOK

A Nagy Fehér Testvériségbe való belépésre jogosító tulaj-
donságok, amelyeket az Ösvény korábbi szakaszaiban végzett 
munka során kell megszerezni, nagyon határozott jellegűek, 
és lényegüket tekintve mindig ugyanazok, bár az utolsó hu-
szonöt évszázad alatt különféle kifejezésekkel írták le őket. A 
Teozófiai Társulat első idejében, amikor minden csodálatos ta-
nítása újdonságnak hatott a számunkra, ezen képességek kér-
dése természetesen egyike volt azoknak, amelyeket néhányan 
a legnagyobb buzgósággal igyekeztünk megtanulni. Mielőtt 
Madame Blavatsky megírta volna számunkra a Csend Hangja 



(The Voice of the Silence) című csodálatos kézikönyvet, már 
két listát is adott nekünk a csélaság követelményeiről. Nem 
tehetek jobbat, minthogy idézem azokat a későbbi útmutatá-
sokkal való összehasonlíthatóság kedvéért. Ezeket írta: 

A cséla olyan személy, aki tanítványnak jelentkezik egy 
Mesternél, hogy a természet rejtett misztériumait és az em-
berben szunnyadó lelki erőket tapasztalati úton tanulja meg. 
A Mestert, aki őt tanítványként elfogadja, Indiában gurunak 
nevezik; és az igazi guru minden esetben az okkult tudomány 
Adeptusa. Olyan ember, aki mély exoterikus (külső) és főként 
ezoterikus (belső) tudással rendelkezik, aki érzéki természetét 
akaratának rendelte alá; aki egyaránt kifejlesztette önmagában 
a természeti erők fölötti uralkodás (Sziddhi) képességét, és azt 
a tehetséget, amellyel kifürkészheti a természet titkait a saját 
lényének előbb szunnyadó, most azonban már tevékeny erői 
segítségével – ez az igazi guru. Csélának felajánlani magun-
kat nem okozhat különösebb nehézséget, viszont Adeptussá 
fejlődni az elképzelhető legnehezebb feladat, amire ember 
egyáltalán vállalkozhat. Tömegesen vannak született költők, 
matematikusok, mechanikusok, államférfiak és egyebek, de 
született Adeptusnak lenni lehetetlenség. Mert, bár nagyon 
ritka időközönként hallunk olyasvalakiről, akinek rendkívüli 
veleszületett képessége van az okkult tudás és erő elsajátítá-
sára, ennek ellenére még neki is ugyanazokat a vizsgákat és 
próbatételeket kell kiállnia, és ugyanazon a képzésen kell ke-
resztülmennie, mint bármelyik kevesebb adottsággal rendelke-
ző pályázótársának. Egészen biztosak lehetünk afelől, hogy az 
adeptusi szint eléréséhez nincs a kedvencek számára könnyeb-
ben járható királyi útvonal. 

A csélák kiválasztását – a Gon-pa (templom) örökletes cso-
portján kívül – a természeti misztikusok közül évszázadokon 
át mindig a himalájai Mahatmák végezték, akik tekintélyes 
számban élnek Tibetben. Kivételt ez alól csak olyan nyugati 
emberek képeztek, mint például Fludd, Thomas Vaughan, Pa-
racelsus, Pico de Mirandolo, St. Germain gróf stb., akiknek az 



isteni tudományhoz való kiemelkedő affinitása többé-kevésbé 
arra késztette a távoli Adeptusokat, hogy személyes kapcsolat-
ba lépjenek velük, és lehetővé tegyék számukra a teljes igazság 
olyan kicsi (vagy nagy) hányadának megszerzését, amennyi-
re társadalmi környezetükben csak lehetőségük volt. A Kiu-
te című könyv negyedik kötetének Az Upászanák Törvényei 
(The Laws of Upasans) elnevezésű fejezetéből megtudhatjuk, 
hogy egy csélától elvárt tulajdonságok a következők:

1. Tökéletes testi egészség.

2. Abszolút szellemi (mentális) és testi (fizikai) tisztaság.

3. Önzetlen törekvés, egyetemes jótékonyság, könyörület
minden élőlény iránt.

4. Őszinteség és rendíthetetlen hit a karma törvényében,
amely független bármilyen természeti erő beavatkozásától – 
amely törvény érvényesülését semmiféle művelettel megaka-
dályozni, sem imával vagy engesztelő külső szertartással elhá-
rítani nem lehet. 

5. Rettenthetetlen bátorság minden vészhelyzetben, még
életveszélyben is. 

6. Intuíciós felfogása annak, hogy a megnyilvánult Avalo-
kiteshvara vagy Isteni Atma (Szellem) eszközei vagyunk.

7. Nyugodt közömbösség, de igazságos értékelése mind-
annak, ami a tárgyi és mulandó világot alkotja, a láthatatlan 
régiókkal való kapcsolatában és azokhoz való viszonyában.

Legalábbis a tökéletes csélaságot megcélzó egyénnek ilyen 
képességekkel kell rendelkeznie. Az első kivételével, amelyet 
ritka és kivételes esetekben módosítani lehet, a felsorolt szem-
pontok mindegyikéhez ragaszkodnak, és mindegyikkel (saját, 
segítség nélküli erőfeszítéseinek köszönhetően) többé-kevés-
bé fejletten kell a csélának rendelkeznie, mielőtt ténylegesen 
próbára tennék őt.



 „Amikor az önmagát fejlesztő aszkéta – akár a tevékeny vi-
lágban, akár azon kívül –  természetes képességének megfele-
lően (1) a sharira, azaz a test; (2) az indriya, vagyis az érzékek; 
(3) a dosha, más szóval a hibák; (4) a dukkha, úgymint a fáj-
dalom fölé helyezte magát (és így magát azok mesterévé tet-
te); továbbá amikor kész eggyé válni manaszával,  elméjével, 
buddhijával, intellektusával vagy szellemi intelligenciájával, 
valamint atmájával, a legmagasabb lélekkel, azaz szellemével; 
ha készen áll erre, és ezen túlmenően arra is, hogy felismerje 
az atmában az észleletek világának legmagasabb uralkodóját, 
az akaratban pedig a legmagasabb végrehajtó energiát (hatal-
mat) – akkor veheti őt kezébe, és az ősi szabályok szerint akkor 
kezdhet el foglalkozni vele valamelyik beavatott. Ezután meg-
mutathatják neki a rejtélyes Ösvényt, amelynek távoli végén a 
phala tévedhetetlen felismerése, vagyis erőfeszítéseinek méltó 
gyümölcse vár rá; és megkaphatja az apavarga (felszabadulás) 
eléréséhez szükséges eszközöket – az ismétlődő születések 
(pretyabhavák) nyomorúságából való felszabadulást, aminek 
elhatározásában a tudatlannak nincs szerepe.” (Five Years of 
Theosophy)

 A második szabályrendszer Madame Blavatsky Gyakorlati 
Okkultizmus (Practical Occultism) című könyvében található. 
A lista tizenkét pontból áll, amelyek (ahogy a szerző is utal rá) 
egy hetvenhárom pontos rendszerből kerültek kiválasztásra. 
Annak ellenére, hogy Keleten minden tanító a teljes sorozattal 
foglalkozik, a könyvben haszontalan lett volna hiánytalan be-
mutatásuk, a kimaradt részek értelmezése ugyanis Európában 
nehézségekbe ütközött volna. A zárójelbe tett magyarázatokat 
Madame Blavatsky készítette. A tizenkét szabály a következő:

1. Az oktatás gondosan kiválasztott helyszíne nem zavar-
hatja meg az elmét, és kedvező hatású (mágneses) tárgyakkal 
kell telerakni. Többek között ott kell lennie a körbe rendezett 
öt szent színnek is. A légkörnek mentesnek kell lennie minden 
rosszindulatú hatástól.



(Elkülönített helynek kell lennie, amit semmilyen más cél-
ra nem használunk. Az öt szent szín – meghatározott módon 
elrendezve – a prizma öt színárnyalata, mert ezek a színek na-
gyon magnetikusak. Rosszindulatú befolyás alatt viszályok, 
veszekedések, rossz érzések stb. által okozott zavarokat ért-
jük, mivel ezek azonnal belekerülnek az asztrális fénybe, azaz 
a hely atmoszférájába, és felhalmozódnak a levegőben. Bár ez 
a feltétel elég könnyűnek tűnik, mégis talán a legnehezebben 
teljesíthetők egyike.)

2. Mielőtt a tanítványnak megengednék, hogy szemtől
szemben végezhesse tanulmányait, ehhez előzetesen meg kell 
szereznie más upasakák (tanítványok) csoportjának támogatá-
sát, akiknek páratlan számban kell jelen lenniük. 	  

(A „szemtől szemben” ebben az esetben másoktól függet-
len, különálló tanulást jelent, amikor a tanítvány vagy önma-
gával (magasabb, Isteni Énjével), vagy gurujával áll szemben. 
Mindenki az általa elsajátított tudásanyag függvényében kapja 
meg a számára megfelelő információt. Erre csak az oktatási 
ciklus végéhez közeledve nyílik lehetőség.)

3. Mielőtt (a tanár) átadnád a lanoo (tanítvány) számára a
lamrin (a megvilágosodáshoz vezető ösvény szakaszai) sza-
vait, vagy megengednéd neki, hogy felkészüljön a dubjedre; 
gondoskodj arról, hogy elméje teljesen megtisztuljon, és talál-
ja meg a békét mindennel, különösen a többi énjével. Ellenke-
ző esetben a bölcsesség és a jó törvény szavai szétszóródnak, 
és felkapják a szelek.	  

(A Tson-kha-pa a lamrinra vonatkozó gyakorlati utasításo-
kat tartalmazó alkotás, amely két részből áll, az egyik egyházi 
és exoterikus célokra, a másik ezoterikus használatra szolgál. A 
dubjedre való felkészülés lényegében a látnoksághoz használt 
eszközök (például tükrök és kristályok) előkészítését jelenti. 
A „többi én” a tanulótársakra vonatkozik. A siker a tanulók 
közötti legnagyobb harmóniát követeli meg. A tanító válogatja 
össze – magnetikus és elektromos természetük szerint – a ta-



nítványokat, a pozitív és negatív elemeket a legnagyobb gond-
dal összehozva és elrendezve.)

4. Az upasakáknak (tanítványoknak) olyan szoros kapcso-
latot kell kialakítaniuk egymással, mint amilyen kezünk öt ujja 
között van. El kell érni, hogy ami fáj az egyiknek, az ugyanúgy 
fájjon a többinek is; és ha az egyik öröme nem talál visszhang-
ra a többiek szívében, akkor hiányoznak a szükséges feltéte-
lek, és felesleges továbblépni.	

(Ez utóbbi aligha fordulhat elő, ha az előzetes döntés össz-
hangban volt a mágneses követelményekkel. Tudvalevő, hogy 
akadtak már olyan – egyébként ígéretes és az igazság befoga-
dására alkalmas – csélák, akiknek éveket kellett várniuk inger-
lékenységük és beilleszkedésük lehetetlensége miatt.)

5. A tanítványtársakat a gurunak úgy kell egymáshoz han-
golnia, mint egy lant (vina) húrjait, amelyek ugyan külön-
böznek egymástól, mégis harmóniában adnak ki hangokat. 
Együttesen egy billentyűzetet kell alkotniuk, amely minden 
részében válaszol a Mester legkönnyebb érintésére. Így el-
méik megnyílnak a bölcsesség harmóniái előtt, hogy tudásként 
vibráljanak mindenkin keresztül, amelyek kellemes hatásokat 
eredményeznek az elöljáró Istenek (a gyám- vagy védőangya-
lok) számára, és hasznosak a tanítványoknak is. Ezáltal a böl-
csesség örökre bevésődik a szívükbe, és a törvény harmóniája 
sohasem törik meg.

6. Akik a sziddhikhez (mágikus erőkhöz és képességekhez)
vezető tudás megszerzésére vágynak, azoknak le kell mon-
daniuk az élet és a világ minden hiúságáról (itt következik a 
sziddhik felsorolása).

7. Egyik tanítvány sem érezhet különbséget saját maga és
diáktársai között (mint például: „Én vagyok a legbölcsebb.” 
„Szentebb és kedvesebb vagyok a tanárom vagy a közösségem 
előtt, mint a testvérem.” stb.), ellenkező esetben nem marad-
hat tovább upasaka. Gondolatait mindenekfölött a szívére kell 



irányítania, és kiűzni onnan minden ellenséges gondolatot, 
amit bármely élőlény iránt érez. A szívének tele kell lennie a 
többi lénytől, valamint az egész természettől való elkülönít-
hetetlenségének érzésével, különben nem érhet el semmilyen 
eredményt.

8. A lanoo (tanítvány) kizárólag a külső, élő befolyásoktól
(élőlények magnetikus kisugárzásától) tartson. Ennélfogva, 
bár teljes egységben van belső természetével, ügyelnie kell 
arra, hogy külső testét minden idegen befolyástól elkülönít-
se; rajta kívül senki más ne igyon a poharából, és ne egyen a 
tányérjáról. Kerülnie kell az emberi vagy állati lényekkel való 
testi érintkezést (azaz ne engedje magát megérinteni, és ő se 
érintsen mást).

(Nem szabad kedvenc állatot tartania, sőt, bizonyos fák és 
növények érintése is tilos. A tanítványnak úgyszólván a saját 
légkörében kell élnie, hogy azt okkult célokra individualizál-
ja.)

9. Az elmének érzéketlennek kell maradnia a természet
egyetemes igazságain kívül minden mással szemben, külön-
ben a szív tana a szem tanává (üres külső formasággá) válna.

10. A tanítvány nem vehet magához semmilyen állati ere-
detű táplálékot, bort, szeszt vagy ópiumot, mert ezek olyanok, 
mint a lhamayinok (gonosz szellemek), akik a meggondolat-
lansághoz kapcsolódva elnyelik a megértést.

(A bor és a szeszes italok állítólag magukhoz vonzzák és 
megőrzik mindazon emberek rossz magnetizmusát, akik se-
gítettek előállításukban; minden állat húsa pedig fenntartja a 
saját fajtája lelki jellegeit.)

11. A tudás elnyerésének, és a magasabb bölcsesség befoga-
dására való felkészülésnek leghatékonyabb eszközei a követ-
kezők: a meditáció, a mindenre kiterjedő önmegtartóztatás, az 
erkölcsi kötelességek figyelembevétele, a szelíd gondolatok, a 



jó cselekedetek és a kedves szavak, valamint a mindenki iránt 
érzett jóakarat és az énről való teljes megfeledkezés.

12. Csak a fenti szabályok szigorú betartása révén remény-
kedhet egy lanoo abban, hogy időben megszerzi az arhatok 
sziddhiit (magas szintet elérő spirituális gyakorlók mágikus 
képességeit), aminek következtében fokozatosan eggyé válik 
az Egyetemes Mindenséggel.

A szabályok első sorozata nem kíván magyarázatot, mivel 
valóban egyetemes vonatkozású szabályok, és csak a kifejezé-
si formájukban különböznek a későbbi könyvekben leírtaktól.

 A második lista nyilvánvalóan egészen más alapokon áll. 
Ezeket a szempontokat egyértelműen a keleti hallgatók szá-
mára alakították ki, és közülük is főként azoknak, akik egész 
életüket a tanulásnak tudják szentelni, és képesek a világ-
tól elzártan élni egy kolostorban vagy okkult közösségben. 
Pusztán az a tény, hogy van még hatvanegy szabály, amelyek 
számbavétele értelmetlen lenne az európai tanulók számára, 
azt mutatja, hogy egyrészt nem mindenkinek szólnak, más-
részt nem is szükségesek az Ösvényen való előrehaladáshoz, 
hiszen sokan taposták már az Ösvényt az ismeretük nélkül is. 
Ennek ellenére nagy érdeklődésre tartanak számot, és ajánlás-
ként is értékesek. Ismerősek számunkra az erkölcsi és etikai 
előírások, és az a törekvés is, hogy tökéletes harmóniára és 
kölcsönös megértésre van szükség az együtt tanuló és dolgozó 
tanítványok között. A szabályok legtöbbje éppen ezt célozza, 
és egy tanulócsoport esetében ennek kiemelt fontossága aligha 
kérdőjelezhető meg. A nyugati életben erősen ragaszkodunk 
az individualizmushoz, és minden embernek ahhoz a kétségte-
len jogához, hogy a saját életét élje mindaddig, amíg nem árt 
vele másoknak. Mindeközben pedig megfeledkeztünk az iga-
zán bensőséges együttélés értékeiről. Ahelyett, hogy az egyik 
kezünkön található ujjainkhoz hasonló egységben élnénk, kü-
lönálló golyókként éljük életünket egy zárt térben, ami belső 
szempontból közel sem ideális.



Feltételezhetnénk, hogy a szoros barátságot megcélzó 
őszinte biztatások nem egyeztethetőek össze a 8. szabállyal, 
amely a másokkal való érintkezés elkerülésére figyelmezteti a 
csélát. Természetesen ez nem felel meg a valóságnak, hiszen 
az utasítások egészen más dolgokra vonatkoznak. Az a felté-
tel, hogy mindenkinek legyen saját pohara (tányérja, kanala, 
villája és kése), a legjobb utasítás, mivel a félig mosott edé-
nyek és evőeszközök közös használata a jelenlegi ízléssel sem 
egyeztethető össze. A másokkal való szükségtelen érintkezés 
elkerülésének szintén vannak előnyei, mivel az aurák váloga-
tás nélküli keveredése egyáltalán nem kívánatos. Régen, India 
kevésbé tevékeny életében, könnyű volt kikerülni a kényel-
metlen szomszédságot. Most azonban, mióta bevezették a vo-
natokat és a villamospályákat, és a modern üzleti élet rohanása 
rákényszeríti az embereket ezek használatára, mindez még az 
ősi Keleten is valamivel nehezebb, Európában pedig gyakorla-
tilag lehetetlen. Ez az oka annak, hogy a közelség problémájá-
nak kezelésére most más módszereket ajánlanak nekünk.

Könnyen és hatékonyan megvédhetjük magunkat a nemkí-
vánatos mágnesesség ellen, ha testünk köré egy magnetizmust 
kizáró burkot képezünk. Egy ilyen védőpajzs anyaga – a célnak 
megfelelően – lehet éteri, asztrális vagy mentális. A különféle 
burkok és a kialakítási módok leírása megtalálható a Világunk 
Rejtett Oldala (The Hidden Side of Things) című könyvem-
ben, amely az alexandriai szerzetesek gyönyörű történetét is 
tartalmazza, és egyúttal bemutatja, hogy a gonosz befolyással 
szembeni védelemnek – a héj létrehozásánál – van egy má-
sik, hatásosabb eljárása is. A módszer lényege, hogy szívünket 
olyan nagy mértékben töltjük meg isteni szeretettel, hogy az 
örökké sugárzik minden irányba embertársaink felé, és így ez 
a hatalmas patak a legtökéletesebb pajzsként ver vissza bármi-
lyen behatolni szándékozó, kívülről jövő negatív áramot.

A kedvenc állatok tartását tiltó szabály nem veszi számí-
tásba, hogy ezek a teremtmények kizárólag emberrel történő 
érintkezés útján egyéniesülhetnek. Úgy tűnik, csak az állatok 



– emberekre gyakorolt – esetleges negatív hatását veszi figye-
lembe, és teljesen megfeledkezik arról a jótékony impulzusról, 
amelyet szándékosan gyakorolhatunk alacsonyabb tudatszintű 
testvéreinkre. Nagyon valószínű azonban, hogy azokban a tá-
voli időkben, amikor ezeket a szabályokat megalkották, még 
nem voltak annyira fejlettek az állatok, hogy megközelíthes-
sék az egyéniesülést. 

A tanítvány fejlődéséről értekezve, Madame Blavatsky erő-
sen ellenzi a házasságot, és azt állítja, hogy senki sem szen-
telheti életét teljes odaadással az okkultizmusnak és a házas-
társnak is egyszerre. Abban az esetben azonban, amikor az 
élettárs is osztozik az okkultizmus iránti elkötelezettségben, 
ez a meglehetősen szigorú megállapítás már nem állja meg 
a helyét. Igaz ugyan, hogy egy egyedül élő ember bizonyos 
tekintetben szabadabb, például könnyebben tud – vállalkozá-
sától megválva – külföldön munkát vállalni, amit házasem-
berként nehezebben volna képes megtenni. Sohasem szabad 
azonban megfeledkezni arról, hogy egy házastárs egészen más 
módon is képes szolgálni az Ügyet, például megfelelő testeket 
és kedvező környezetet biztosít a sok leszületésre váró, fejlett 
ego számára. Mindkét típusú munkára szükség van, és a tanít-
ványok sorai között van hely házasoknak és egyedülállóknak 
egyaránt. Nem találjuk a házas állapot elítélését a három nagy-
szerű könyv egyikében sem, amelyeket utunk megvilágítása 
céljából kaptunk. Ezek közül a legújabb és legegyszerűbb Mr. 
J. Krishnamurti csodálatos kis könyve: A Mester lábainál (At 
the Feet of the Master).

A MESTER LÁBAINÁL

Bár Krishnamurti jegyzi ezt a könyvet, a tartalma mégis 
szinte teljes egészében Kuthumi Mesterhez köthető. „Ezek 
nem az én szavaim (mondja a szerző a könyv előszavában), 
ezek a Mester szavai, aki tanított engem.” A könyv írásakor 
Krishnamurti teste mindössze tizenhárom éves volt, és a Mes-



ter a beavatáshoz szükséges ismereteket a lehető leggyorsab-
ban akarta átadni neki. A könyvben található szavak azok, 
amelyekben a Mester igyekezett a tanítás teljes lényegét – a 
legegyszerűbb és legrövidebb formában – közölni. A Krishna-
murtihoz köthető konkrét eset nélkül talán soha nem kaptunk 
volna ennyire tömör és mégis teljes, ilyen egyszerű és mégis 
mindent ennyire átfogó ismertetőt. Sok könyvet írtak már az 
előkészítő Ösvény szakaszairól, és sok vita folyt a szanszkrit 
és páli szavak pontos jelentésárnyalatairól; de ebben a kis ké-
zikönyvben a Mester mindezt bátran félresöpri, és kizárólag 
a tanítás lényegére koncentrál, amennyire csak lehet modern 
kifejezésekkel élve, és a modern életből illusztrálva.

Például a viveka, vairagya, shatsampatti és mumukshutva 
szavakat megkülönböztetésnek, vágytalanságnak, jó maga-
tartásnak és szeretetnek fordítja. Az angol love (szeretet) szó 
semmiféle szabadsággal nem értelmezhető a szanszkrit mu-
mukshutva kifejezés betű szerinti fordításának, mivel ez a szó 
kétségtelenül a felszabadulás vágyát jelenti. A Mester látha-
tó módon a következőképpen érvel: a szabadság utáni heves 
vágy a világi korlátok elől való menekülés vágya, hogy még 
ezen korlátok között is teljesen szabadnak érezzük magunkat. 
Ezt a szabadságot csak a legmagasabbal, vagyis az Istennel 
(aki minden mögött áll) való egyesülés révén lehet elérni. Isten 
pedig maga a szeretet. Mindezek alapján csak az isteni szeretet 
által alaposan áthatva érhetjük el az igazi szabadságot.

Nyugodt szívvel megállapíthatjuk, hogy ebben a könyvben 
találhatjuk a minősítések legkielégítőbb és leggyönyörűbb leí-
rását, és bátran kijelenthetjük, hogy aki tökéletesen eleget tesz 
ezeknek a tanításoknak, minden bizonnyal azonnal beléphet a 
beavatás kapuján. Nagyon kivételes eset volt, hogy a Mester 
ennyi időt áldozott egy egyén közvetlen oktatására, de Krish-
namurtin keresztül tízezrek szívéhez ért el, és mérhetetlen se-
gítséget nyújtott nekik.



Ezen kis könyv létrejöttének aránylag egyszerű története 
van. Minden éjszaka el kellett vinnem ezt a fiút asztráltestében 
a Mester házába, hogy utasításokat kapjon. A Mester minden 
éjjel talán tizenöt percet áldozott a vele való beszélgetésre, de 
minden beszéd végén egyetlen (vagy néhány) mondatba tö-
mörítette az elmondottak lényegét, és ezeket a rövid össze-
foglalókat elismételte a fiúnak úgy, hogy azok rögzüljenek az 
ifjú fejében. Aki reggelente visszaemlékezett ezekre az össze-
foglalásokra, és leírta azokat. A könyv ezeket a mondatokat, a 
Mester tanításának kivonatát tartalmazza, melyet saját maga, a 
saját szavaival készített. A fiúnak némi fáradtságot okozott az 
írás, ugyanis akkor még nem tudott jól angolul. A könyv teljes 
tartalmát kívülről tudta, így nem foglalkozott különösebben az 
általa készített feljegyzésekkel. Valamivel később Benareszbe 
ment, elnökünkkel együtt. Onnan írt nekem Adyarba, és meg-
kért, hogy gyűjtsem össze, és küldjem el neki a Mester szavai 
nyomán készített jegyzeteit. Amennyire csak tudtam, elren-
deztem a feljegyzéseit, és legépeltem az összeset.

Később arra gondoltam – miután ezek főként a Mester 
szavai voltak –, helyes lenne meggyőződnöm róla, hogy 
véletlenül nincs-e tévedés a jegyzetekben. Ezért a géppel 
írt másolatot elvittem Kuthumi Mesterhez, és megkértem, 
hogy olvassa át. Ő elolvasta, itt-ott megváltoztatott egy-egy 
szót, hozzáfűzött néhány összekötő és magyarázó megjegy-
zést, és néhány további mondatot, amelyekre emlékeztem, 
hogy mondta Krishnamurtinak. Aztán így szólt: „Igen, ez 
helyesnek tűnik, ez jó lesz így.”, de hozzátette: „Mutassuk 
meg az Úr Maitreyának.” És így mentünk együtt. Kuthumi 
Mester fogta a kéziratot, és megmutatta magának a Világ-
tanítónak, aki elolvasta, és jóváhagyta. Ő volt az, aki azt 
mondta: „Egy szép kis könyvet kellene készítened ebből, 
hogy bemutasd Alcyonét (Krishnamurtit) a világnak.” Ne-
künk nem volt szándékunk őt bemutatni. Nem tartottuk kí-
vánatosnak, hogy gondolatok tömege összpontosuljon egy 
nevelés alatt álló, tizenhárom éves fiúra. De az okkult világ-



ban azt tesszük, amit mondanak nekünk, így ez a könyv a 
lehető leghamarabb a nyomdászok kezébe került.

Mindaz a kellemetlenség, amitől a könyv korai közlése mi-
att tartottunk, bekövetkezett; és mégis az Úr Maitreyának volt 
igaza, nem pedig nekünk. A könyv által generált rengeteg po-
zitívum ugyanis messze felülmúlta a nekünk okozott problé-
mákat. A szó szoros értelmében véve ezrek fordultak levélben 
hozzánk, közölve velünk, hogy a könyv egész életüket men�-
nyire megváltoztatta, és a hatására mennyire másképp látnak 
mindent. A könyvet huszonhét nyelvre fordították le. Negy-
vennél több kiadást ért meg, és százezernél is több példányban 
nyomtatták ki. Éppen most készül Amerikában egy egymillió 
példányos kiadás. A hozzá fűzött reményeket a könyv teljes 
mértékben beváltotta. Mindenekelőtt az eljövendő Világtanító 
különleges nyomtatási engedélyét hordozza magában, és ép-
pen ez teszi a legértékesebbé – az a tény, hogy bizonyos mér-
tékben megmutatja, mik lesznek a Világtanító tézisei. Vannak 
ezen kívül más könyvek is, amelyek szintén rendkívül haszno-
sak lehetnek az Ösvényre lépő tanítványok számára. A Csend 
Hangja (The Voice of the Silence), a Világosság az Ösvényen 
(Light on the Path) című műveket, valamint elnökünk Az Elő-
carnokban (In the Outer Court) és A Tanítványság Útja (The 
Path of Discipleship) című csodálatos könyveit egyaránt felbe-
csülhetetlen értékűeknek fogják találni a tanítványok. A könyv 
első kiadása óta az elnökünkkel közösen kiadtunk egy kötetet 
Beszélgetések az Okkultizmus Ösvényén (Talks on the Path of 
Occultism) címmel, amely a fent említett három klasszikus mű 
kommentárja.

A TANÍTVÁNY VISELKEDÉSE

A felsorolt könyvek birtokában a tanítványnak nem marad 
kétsége afelől, hogy mi a feladata. Nyilvánvalóan két irányvo-
nal mentén – saját jellemének fejlesztése és másokért való ha-
tározott munka vállalása – kell erőfeszítéseket tennie. Egyér-



telmű, hogy ez a tanítás általánosságban az élethez egy teljesen 
más hozzáállást közvetít. Ezt az egyik Mester a következő 
mondattal fejezte ki: „Aki velünk és értünk akar dolgozni, an-
nak el kell hagynia saját világát, és be kell jönnie a miénkbe.” 
Ez nem azt jelenti, amit a keleti irodalom tanulmányozói álta-
lában feltételeznek, hogy a tanulónak el kell hagynia a fizikai 
és az üzleti élet hétköznapi világát, és vissza kell vonulnia a 
vadonba, a barlangba vagy a hegyre; hanem azt jelenti, hogy 
teljesen fel kell hagynia az elme világi hozzáállásával, és he-
lyette a Mester hozzáállását kell felvennie.

A világi ember elsősorban úgy veszi számba az élet esemé-
nyeit, ahogy azok őt és személyes érdekeit érintik; a Mester 
viszont csakis úgy gondol rájuk, ahogyan azok befolyásolják a 
világ fejlődését. Összességében bármi, ami a fejlődés irányába 
hat, és segíti az emberiséget az útján – az jó és támogatandó; 
mindaz pedig, ami akármilyen módon akadályozza ezeket a 
folyamatokat – az nem kívánatos, meggátolandó vagy elhárí-
tandó. Jó az, ami a fejlődést elősegíti; rossz az, ami késlelteti. 
Itt van egy kritérium, amely nagyon különbözik a külvilági 
felfogástól; olyan próbakő ez, amelynek segítségével gyorsan 
eldönthetjük, mit kell támogatnunk, és minek kell ellenáll-
nunk; és alkalmazhatjuk saját jellemünk tulajdonságaira épp-
úgy, mint a külső eseményekre. Annyira leszünk hasznosak a 
Mester számára, amilyen mértékben együtt tudunk működni 
vele, bármilyen alázatos módon is. Akkor tudunk a legjobban 
együtt dolgozni a Mesterrel, ha hozzá hasonlóvá alakítjuk ma-
gunkat, hogy úgy tekintsünk a világra, ahogy ő tekint rá.



A HÁROM KAPU

Mindig ez a három út áll előttünk: eljuthatunk a Mester lá-
baihoz mély tanulmányozás révén, mert így tudásra és érzésre 
teszünk szert; és bizonyosan el lehet őt érni hosszú időn át 
gyakorolt mély odaadással is, ha lelkünket állandóan felemel-
jük hozzá. De járható út az is, ha a Mesterért valamilyen hatá-
rozott tevékenységbe vetjük bele magunkat. A munkát céltu-
datosan neki ajánlva kell végeznünk, ezzel a gondolattal: „Ha 
jár e munkáért tisztelet vagy dicsőség, én nem kívánom; én a 
Mesterem nevében teszem. Övé legyen a dicsőség és a dicsé-
ret.” A fent idézett költemény azt is mondja: „Vannak, akik 
nem imádnak, és nem tanulnak, mégis nagyon jól tudnak dol-
gozni.” Ez pedig igaz. Vannak, akik nem tudnak mit kezdeni 
a meditációval, és a tanulást is nagyon nehéznek találják. Ne-
kik továbbra is próbálkozniuk kell mindkét lehetőséggel, mert 
természetünk minden oldalát fejlesztenünk kell, de leginkább 
bele kell vetniük magukat a munkába, és tenniük kell valamit 
embertársaikért.

Akkor járunk el helyesen, amikor a Mester nevében (és rá 
gondolva) cselekszünk jót, emlékezve arra, hogy ő a hétközna-
pi embereknél sokkal érzékenyebb a gondolatokra. Ha valaki 
távolról gondol egy barátra, gondolata eljut ahhoz a baráthoz, 
és hatással van rá, így a barát a gondolat küldőjére gondol, 
hacsak az elméje éppen nem foglalkozik valami mással. A 
Mester azonban lehet bármennyire is elfoglalt, a felé irányított 
gondolat biztosan hatni fog rá; és bár abban a pillanatban talán 
nem vesz tudomást róla, az érintésnek mégis nyoma marad. 
Ő pedig tudni fog róla, és válaszul elküldi szeretetét és erejét 
ahhoz, aki őrá gondolt.

Három ajtó visz be a templomba: 
Tudás, munka, imádság ajtaja; 
És ha valaki kint áll várakozva, 
Bármelyiken bejut, ha akarja.



A HÁROM KAPU

Mindig ez a három út áll előttünk: eljuthatunk a Mester lá-
baihoz mély tanulmányozás révén, mert így tudásra és érzésre 
teszünk szert; és bizonyosan el lehet őt érni hosszú időn át 
gyakorolt mély odaadással is, ha lelkünket állandóan felemel-
jük hozzá. De járható út az is, ha a Mesterért valamilyen hatá-
rozott tevékenységbe vetjük bele magunkat. A munkát céltu-
datosan neki ajánlva kell végeznünk, ezzel a gondolattal: „Ha 
jár e munkáért tisztelet vagy dicsőség, én nem kívánom; én a 
Mesterem nevében teszem. Övé legyen a dicsőség és a dicsé-
ret.” A fent idézett költemény azt is mondja: „Vannak, akik 
nem imádnak, és nem tanulnak, mégis nagyon jól tudnak dol-
gozni.” Ez pedig igaz. Vannak, akik nem tudnak mit kezdeni 
a meditációval, és a tanulást is nagyon nehéznek találják. Ne-
kik továbbra is próbálkozniuk kell mindkét lehetőséggel, mert 
természetünk minden oldalát fejlesztenünk kell, de leginkább 
bele kell vetniük magukat a munkába, és tenniük kell valamit 
embertársaikért.

Akkor járunk el helyesen, amikor a Mester nevében (és rá 
gondolva) cselekszünk jót, emlékezve arra, hogy ő a hétközna-
pi embereknél sokkal érzékenyebb a gondolatokra. Ha valaki 
távolról gondol egy barátra, gondolata eljut ahhoz a baráthoz, 
és hatással van rá, így a barát a gondolat küldőjére gondol, 
hacsak az elméje éppen nem foglalkozik valami mással. A
Mester azonban lehet bármennyire is elfoglalt, a felé irányított 
gondolat biztosan hatni fog rá; és bár abban a pillanatban talán 
nem vesz tudomást róla, az érintésnek mégis nyoma marad. 
Ő pedig tudni fog róla, és válaszul elküldi szeretetét és erejét 
ahhoz, aki őrá gondolt.

A MESTER MUNKÁJA.

Néha felteszik a kérdést, hogy milyen speciális munkát kel-
lene vállalni. Erre az a válasz, hogy minden jó munka a Mester 
munkája. Mindenki találhat képességeinek megfelelő hasznos 
elfoglaltságot. Ezenkívül a tanítványnak tevékenységét arra is 
kell fókuszálnia, hogy felkészítse magát a jövőbeni nagyobb 
felelősségvállalásra. A hétköznapi élet kötelességei gyakran 
egyesítik ezt a két feladatot, mert nagyszerű képzést és okta-
tást nyújtanak azoknak, akik jól teljesítik kötelezettségeiket, és 
számos alkalmat kínálnak arra is, hogy segítséget nyújtsanak 
mások jellemi és eszmei fejlődéséhez, ami a Mester hatásköré-
be tartozik. A hétköznapi élet minden változatos tevékenysége 
a Mester szolgálatára irányuló törekvésünk részét képezi, ami-
kor megtanuljuk, hogy mindent az ő nevében és érte tegyünk.

A közönséges életünk, 

A napi terhes küzdelem,

A sok feladat, mely nehéz nekünk,

Mind Istennek ajánlva legyen.

Benne lakozzék ő mindenben;

Mert arra semmi sem csekély,

Hogy az ÉRTE szóval színezetten 

Tisztára váljék, mint a fény.

E jeligével a szolga

Rút munkát istenivé tesz.

Ki úgy söpör, mintha törvény volna,

Ily kis dolgot szépen végez. 

(George Herbert tiszteletes, 1593)	



A Mester munkája nem valami egészen különleges, feleba-
rátainktól távoleső tevékenység. Jó családot nevelni, akik vi-
szont szolgálják őt, pénzt keresni, hogy neki szolgáljunk vele, 
hatalomra szert tenni, hogy segítsünk neki – mindezek révén 
kivehetjük részünket a Mester munkájából. Ennek ellenére a 
tanítványnak mindig óvakodnia kell az önbecsapástól, figyel-
nie kell, hogy nem követ-e el a Mester köpenye alá bújva önző 
hatalomvágyást vagy pénzsóvárgást. A Mester tanítványának 
körül kell néznie, és meg kell találnia a számára legmegfele-
lőbb feladatot. Nem szabad megvetéssel tekintenie a legalan-
tasabb munkára sem, és azt gondolnia: „Túl jó vagyok ehhez.” 
A Mester tevékenységének egyetlen vetülete sem fontosabb a 
többinél, bár egyes részek valóban nehezebbek, ezért speciális 
képzést vagy szokatlan tehetséget és ügyességet igényelnek.

Ugyanakkor vannak bizonyos szervezett erőfeszítések is, 
amelyek iránt a Mesterek különös érdeklődést mutatnak. Ezek 
közül a legelső a Teozófiai Társulat (Theosophical Society), 
amelyet az ő ajánlatukra és céljaikra alapítottak. Ezért kétség-
telenül úgy hozhatjuk meg a legkedvezőbb döntést, ha a tár-
sulat érdekében vállalunk bármilyen tevékenységet. Amen�-
nyiben erre nincs lehetőségünk, akkor más szolgálati módot 
kell választanunk. A Mesterek élénken érdeklődnek a társkő-
művesség és a Liberális Katolikus Egyház (Liberal Catholic 
Church) iránt is; később fogom bemutatni azt a nagyszerű 
munkát, amelyet ezek a szervezetek okkult irányban végez-
nek. Keleten működik a Világtanító eljövetelére készülő Csil-
lagrend (Order of the Star); és van számos különféle mozga-
lom a fiatalok részére is, amelyek között vezető szerepet tölt be 
a Kerekasztal Rendje (Order of the Round Table). Ehhez járul 
hozzá az új irányvonalakon folyó oktatási tevékenység, vala-
mint a cserkészettel kapcsolatos munka. A cserkészmozgalom 
megérdemel minden támogatást, mert az átlagos gyermeknek 
pontosan a becsületet, segítőkészséget és általános teljesítőké-
pességet kiemelő képzésre van szüksége ahhoz, hogy kifejlő-
dött jellembeli tulajdonságai révén később alkalmassá váljon 



a Mesterek szolgálatára. A közönséges iskolai nevelésnél ez 
sokkal értékesebb, fizikai és szellemi szempontból egyaránt. 
Számunkra rendkívül fontos, hogy elnökünk az indiai cserké-
szek tiszteletbeli főbiztosi tisztét is betölti, és sokat tett a szer-
vezet elterjedése érdekében.	

Szervezetlenül is sok mindent lehet tenni. Például a szép-
ség befolyása életünkben mérhetetlenül felemelő, a szépség 
ugyanis Isten megnyilvánulása a természetben. Ezért – hogy 
csak egy példát említsek – figyelemre kellene méltatni mind-
azoknak az útszéli kertjeit, akik azon fáradoznak, hogy azok 
rendesek és szépek legyenek. Sokan gondatlanok az ilyen apró 
dolgokban; rendetlenek, szemetet hagynak maguk után, de 
mindez a Mester szellemétől nagyon távol álló jellemre vall.

Ha a Mesterrel ugyanazon az irányvonalon dolgozunk, egy-
re nagyobb és mélyebb összhangba kerülünk vele, és gondo-
lataink is egyre jobban fognak hasonlítani az övéihez. Ezáltal 
mind gondolatban, mind tevékenységben közelebb kerülünk 
hozzá, és felkeltjük magunkra a figyelmét. Ő folyamatosan fi-
gyeli a világot, és keresi a hasznos munkára képes potenciális 
segítőket. Észrevéve bennünket, nem fog késlekedni – még 
közelebbi és részletesebb megfigyelés céljából – közelebb jut-
tatni minket Magához. Ez rendszerint úgy történik, hogy érint-
kezésbe hoz minket valamelyik tanítványával. Így tehát telje-
sen fölösleges bárkinek azon erőlködnie, hogy magára vonja a 
Mesterek figyelmét.

A KAPCSOLAT MEGTEREMTÉSE

Madame Blavatsky mondta nekünk, hogy valahányszor 
valaki csatlakozik a külső Teozófiai Társulathoz, a Mester 
szemügyre veszi az új tagot. Azt is elmondta, hogy sok eset-
ben maguk a Nagyok vezetik az illetőt előző életei alapján a 
társulatba. Úgy tűnik tehát, hogy ők már sok mindent tudnak 
rólunk, mielőtt mi bármit is tudnánk róluk. Az Adeptus soha 



nem felejt el semmit. Úgy tűnik, hogy mindig teljes mértékben 
birtokában van mindannak, ami vele történt, és így, ha egyszer 
valakire csak egy futó pillantást is vet, az illető személy örökre 
rögzül az emlékezetében. Amikor egy személy csatlakozik a 
Belső Iskolához, még nem közvetlenül egy Adeptussal jön lét-
re határozott kapcsolat, hanem mindenekelőtt az iskola külső 
vezetőjével, és rajta keresztül Mesterével, aki a belső vezető.

A külső elöljáróval létrejött kapcsolat az iskolában tett 
minden további lépéssel csak nő és erősödik. A bevezető sza-
kaszban csak enyhe kapcsolat érvényesül; amely valamivel 
határozottabb lesz az iskolai fogadalom letétele után, és akik 
a magasabb fokozatok fogadalmát is leteszik, még szorosabb 
köteléket alakítanak ki. Ez főként az összekötő vonal megvas-
tagodásában nyilvánul meg, mert az iskola mindegyik tagját 
gondolatáram köti össze a külső vezetővel, mivel meditáció 
közben állandóan gondolnak rá. Így a kapcsolat fényes és erős 
marad.

Az iskola külső vezetője a maga részéről eggyé vált Meste-
rével. Ilyen értelemben tehát, aki vele kerül kapcsolatba, az tu-
lajdonképpen a Mesterrel áll összeköttetésben. A belső iskola 
tagjai közvetlenül érintkeznek Mesterükkel, Morya Mesterrel, 
noha gyakran az övétől eltérő területeken dolgoznak, és ké-
sőbb – amikor próbaidőre kerülnek – más Mesterek tanítvá-
nyai lesznek. Ilyen körülmények között, ezeken a csatornákon 
keresztül mégis saját leendő Mesterük befolyását fogják meg-
kapni, mert az Adeptusok – fizikai testükben akármilyen távol 
is élnek egymástól – olyan szoros összeköttetésben állnak egy-
mással, hogy bármelyikükkel történő érintkezés során lénye-
gében mindegyikükkel kapcsolatba kerülünk. Bár ez nekünk 
kerülő úton szerzett kapcsolatnak tűnik, mégis sokkal kevésbé 
olyan, mint amennyire idelenn gondolnánk, a magasabb szin-
teken lévő Nagyok közötti elképesztően szoros egység miatt.

A Mester – bármelyik tagon keresztül – még a külső ve-
zető által közvetített összeköttetés korai szakaszában is köz-



reműködhet. Mivel ilyenkor egy nem kifejezetten előkészített 
csatornát használ ereje kibocsátására, viszonylag ritkán szo-
kott ezzel a lehetőséggel élni. Mégis valamilyen mértékben 
tudatában vannak azok, akik az ő iskolájához tartoznak; ami 
néha abban nyilvánul meg, hogy segítő gondolatokat küld ne-
kik, amikor azok érte dolgoznak. Láttam őt egyszer, ahogy az 
iskola egyik tagját arra befolyásolta, hogy nyilvános előadása 
alkalmával valami új témát szőjön beszédébe. Természetes, 
hogy ezt sokkal gyakrabban teszi meg a saját tanítványaival, 
de tagadhatatlan, hogy előfordult már másokkal is.

A MESTER MINDENT LÁT

Amikor a tanuló mindezt megérti, többé nem fogja feltenni 
a kérdést: „Mit tehetek, ami felkelti a Mester figyelmét?” Tud-
ni fogja, hogy teljesen felesleges ilyen célú kísérleteket tennie, 
és a legkevésbé sem kell attól tartania, hogy bárkit is elkerül a 
Mester tekintete.

A Nagyokkal való kapcsolatom korai időszakából nagyon 
jól emlékszem a következő, fentieket alátámasztó esetre. Is-
mertem a fizikai világban egy nagy tudású és tiszta jellemű 
embert, aki mélyen hitt a Mesterek létezésében, és életét annak 
az egyetlen célnak szentelte, hogy alkalmassá tegye magát a 
Mesterek szolgálatára. Számomra úgy tűnt, hogy ez az ember 
minden tekintetben nálam sokkal méltóbb a tanítványságra, és 
nem tudtam felfogni, hogy ezt miért nem ismerték fel a Mes-
terek. Ezért egy napon, amikor jó alkalom kínálkozott – kezdő 
lévén a munkában és tudatlan –, nagyon alázatosan és mintegy 
bocsánatkérően megemlítettem a nevét a Mesternek, azzal a 
sugallattal, hogy talán jó tanítványnak bizonyulna. A Mester 
arcán kedves, mulatságos mosoly jelent meg, amikor így fe-
lelt:

„Ó, nem kell attól tartanod, hogy tekintetem átsiklott a ba-
rátod felett, senkivel sem történhet meg, hogy figyelmen kívül 



maradjon. De ebben az esetben még egy ledolgozatlan karma 
állja az útját annak, hogy javaslatodat elfogadjam. Barátod rö-
videsen eltávozik a fizikai világból, de hamarosan vissza is tér, 
és akkor – miután a vezeklés megtörtént – kívánságod lehető-
vé válik.”

Azután – a rá annyira jellemző gyengéd kedvességgel – 
tudatomat még szorosabban egybeolvasztotta az övével, és 
sokkal magasabb síkra emelte, mint amit akkor egyáltalán el-
érhettem volna, és ebből a magasságból megmutatta, hogyan 
néznek a Nagyok a világra. Elénk tárult az egész Föld, lelkek 
millióival, akik legnagyobb részben fejletlenek és (emiatt) alig 
észrevehetőek voltak. De ha akadt az óriási sokaság között 
egy, aki akár távolról is közeledni látszott ahhoz a ponthoz, 
amelyet elérve határozottan hasznát lehet venni, olyannyira 
kimagaslott a többiek közül, mint világítótorony lángja a sötét 
éjszakában.

„Most láthatod – szólt a Mester – mennyire lehetetlen lenne 
észre nem venni még azt is, aki a próbára való felvételtől akár 
mérhető távolságra is van.”

Mi a magunk részéről nem tehetünk mást, mint hogy kitar-
tóan dolgozunk jellemünk tökéletesítésén, és minden lehetsé-
ges módon törekszünk a teozófiai művek tanulmányozására, 
önmagunk fejlesztésére, mások érdekeinek önzetlen képvise-
letére. Hogy alkalmassá tegyük magunkat arra a megtisztelte-
tésre, amelyre annyira vágyunk; lelkünkben azzal a teljes bizo-
nyossággal, hogy amint készen állunk, az elismerés sem marad 
el. Amíg azonban a Mester számára nem kifizetődő bennünket 
foglalkoztatni, vagyis a ránk fordított energiája nem hoz lega-
lább akkora eredményt, mintha azt más célra fordította volna, 
addig a Mester – kötelességének megfelelően – nem alakíthat 
ki velünk szorosabb kapcsolatot. 

Egészen biztosak lehetünk abban, hogy a szabály alól nincs 
kivétel, még ha úgy is tűnne számunkra, hogy már láttunk erre 
példát. Egy Adeptus próbára bocsáthat olyan embert, akinek 



még vannak nyilvánvaló hibái, de biztosan állítható, hogy 
ilyen esetben a felszín alatti pozitív tulajdonságok messze el-
lensúlyozzák a felületi hibákat. Csakis a Mester tudja megí-
télni, hogy hibáink mennyire befolyásolják hasznosságunkat a 
számára. Nem tudjuk pontosan megmondani, hogy bármilyen 
hibánk milyen mértékben befolyásolná a munkáját. Ő azon-
ban, felülről szemlélve a problémát, teljesen tisztán látja az 
eset minden részletét, így döntése mindig igazságos, és min-
denki érdekét szolgálja. A szentimentális megfontolásoknak 
nincs helyük az okkultizmusban, amit a józan ész megdicső-
ülésének nevezhetünk, és amely mindig a legnagyobb tömeg 
legfőbb javáért dolgozik. Az okkultizmus sok új ténnyel és 
erővel ismertet meg bennünket, és mi ezeknek megfelelően 
alakítjuk át életünket.

Végül is ez semmiben sem különbözik a mi fizikai világ-
ban végzett gyakorlatunktól (vagyis attól, amit tennünk kelle-
ne). Folyamatosan születnek új tudományos felfedezések, és 
mi – azokat hasznosítva – hozzájuk igazítjuk életünket. Miért 
ne tennénk ugyanezt, amikor magasabb síkokon történnek a 
felfedezések, és a belső élettel kapcsolatosak. Ha megértjük a 
természet törvényeit, és velük összhangban élünk, akkor rálé-
pünk a megnyugvást, egészséget és haladást hozó útra, szelle-
mi és fizikai téren egyaránt.

Egy másik szempont, amely néha szóba kerül, a karma tör-
vénye. Ahogy mögöttünk, úgy a Mesterek mögött is életek 
hosszú sorozata áll, amelyekben ők is, mint mások, bizonyos 
karmabeli kötelékeket teremtettek; és így néha megtörténik, 
hogy egy bizonyos egyénnek, aki nekik valaha valamilyen 
szolgálatot tett, igényei merülnek fel velük szemben. Az el-
múlt életek általunk vizsgált soraiban néha találkoztunk ilyen 
karmikus kapcsolattal.



A TANÍTÓ FELELŐSSÉGE

Nyilvánvaló, hogy a Mesternek rendkívül körültekintően 
kell kiválasztania tanítványait. nemcsak azért, mert egy mél-
tatlan tanuló hátrányosan befolyásolhatja munkáját, hanem 
azért is, mert határozott felelősséggel tartozik a cséla által el-
követett hibákért. Madame Blavatsky a következőképpen ír 
erről a témáról:

„A tanulónak mindenekelőtt tisztában kell lennie azzal az 
óriási, csaknem határtalan felelősséggel, amit tanítványáért 
a tanító magára vállal. A keleti guruktól kezdve, akik nyíl-
tan vagy titokban tanítanak, egészen a nyugati országokban 
élő néhány kabbalistáig, akik vállalják, hogy tanítványaiknak 
megtanítják a Szent Tudomány alapjait – és azok a nyugati 
hierofántok, akik gyakran maguk sincsenek tisztában a rájuk 
leselkedő veszéllyel – nos, ezekre a tanítókra egytől egyig 
ugyanaz a sérthetetlen törvény vonatkozik. Attól a pillanat-
tól kezdve, hogy valóban tanítani kezdenek, és bármilyen 
hatalmat – legyen az lelki, értelmi vagy fizikai – tanítvá-
nyaikra ruháznak, magukra veszik a tanuló minden, okkult 
tudományokkal kapcsolatos – mulasztásban vagy cselekvés-
ben megnyilvánuló – bűnét, egészen a beavatás (iniciáció) 
pillanatáig, amikor ugyanis a tanítvány maga is Mesterré, és 
így felelőssé válik…. Így már érthető, hogy a tanárok miért 
olyan tartózkodóak és szűkszavúak. A csélától azért kíván-
nak hétéves próbaszolgálatot, hogy bizonyítsa alkalmassá-
gát, és kifejlessze a Mester és a tanítvány közös biztonsá-
gához szükséges tulajdonságokat.” Gyakorlati Okkultizmus 
(Practical Occultism, p. 4.)

„A szellemi guru a tanulót kézen fogva vezeti, és egy előt-
te teljesen ismeretlen világba lépteti be… Még a mindenna-
pi életben is felelősek a szülők, ápolók, gyámok és oktatók 
a gyermek szokásaiért, és későbbi erkölcsösségéért. Nem ter-
mészetes-e, hogy amíg a tanítvány nagyon tudatlan, és nem 
lehet biztos látomásaiban és megkülönböztető képességében, 



a vezetőjének kell felelősnek lennie a tanuló bűneiért, akit ő 
vezetett be azokba a veszélyes régiókba?” Lucifer (Lucifer, 
Vol. ii, 257.)

Ahogy a következő fejezetekben látni fogjuk, ha egy em-
ber közeli kapcsolatba kerül a Mesterrel, sokkal több energiája 
lesz, mint korábban. Ezért aki egy Mester tanítványává válik, 
sokkal több jót tud tenni, de sokkal többet árthat is, ha véletle-
nül rossz célokra fordítja az erejét. A fiatal tanítvány sokszor 
nincs tisztában saját gondolatainak nagyobb erejével. Az utca 
embere gondolhat valami ostobaságot vagy valótlant anél-
kül, hogy komoly hatást váltana ki, mert nem képes erősen 
gondolkodni; gondolhat rosszat valaki másról anélkül, hogy 
érzékelhető benyomást keltene az illetőben. Ellenben, ha egy 
tanítvány, akiben ott lappang a Mester ereje, és hosszú gyakor-
lással és meditációval megtanította magát ennek használatára, 
félreért egy másik személyt, és rosszat gondol róla, akkor erős 
gondolatárama károsan hatna az illetőre, és akár egész jövőbe-
li pályafutását is komolyan befolyásolhatná.

Ha az illető valóban rendelkezik a neki tulajdonított negatív 
tulajdonsággal, akkor a tanítvány erőteljes gondolata felerő-
síti azt; ha nincs meg benne ez a tulajdonság, akkor ugyanaz 
a gondolatforma sugalmazná és könnyen felébreszthetné ezt 
a rossz jellemvonást; ha pedig látens lenne, akkor akár el is 
vetheti ezen negatív ismérv magvait (ha még nem jelentkeztek 
volna a nyomai). Néha az ember elméje (lelke) egyensúlyban 
van a jó és a rossz irány között; és ilyen esetben egy kívülről 
érkező élénk gondolatforma hatása elegendő lehet a mérleg 
elfordításához, és arra késztetheti gyengébb felebarátunkat, 
hogy olyan cselekvési irányt vegyen, amelynek eredménye jó 
vagy rossz irányban sok inkarnáción átnyúlik. Rendkívül óva-
tosnak kell tehát lennie a tanítványnak, hogy a megnövekedett 
gondolati erőt – amellyel a Mesterével való kapcsolata ruházta 
fel – mindig arra használja, hogy erősítse és soha ne gyengítse 
azokat, akikre irányul!



Minden attól függ, milyen alakban vetjük ki a gondolatot. 
Természetesen feltételezzük, hogy a tanítvány szándéka mindig 
a legnemesebb, a végrehajtás azonban lehet tökéletlen. Tegyük 
fel például, hogy egy gyengébb testvérünk belemerült a mér-
téktelenségbe. Ha a tanítvány gondolatai véletlenül felebarátunk 
irányába fordulnának, töprengései nyilvánvalóan többféle irányt 
vehetnek fel. Reméljük, hogy az a veszély nem forog fenn, hogy 
a tanítvány megvetést érezne testvérünk gyengesége iránt, vagy 
utálattal és undorral riadna vissza tőle. Nagyon is lehetséges 
azonban, hogy ezek a gondolatai támadnának: „Micsoda ször-
nyű bűn ennek az embernek az iszákossága. milyen borzasztó 
hatással van ez a feleségére és gyermekeire! Hogy lehet ilyen 
tapintatlan, ilyen önző és kegyetlen?” Amelyek egészen logikus 
gondolkodásra vallanak, a körülmények által teljes mértékben 
igazoltak, és semmiképpen sem rosszindulatúak; de nem segí-
tenek az áldozatnak. Bármennyire helyes és kifogástalan ez az 
érzés, az uralkodó gondolat benne mégis a bűnös hibáztatása, és 
ennek a gondolatformának a hatása csak még mélyebbre taszítja 
vétkes testvérünket. Miért nem választjuk a határozott mentális 
cselekvés sokkal erősebb útját: „Istent hívom meg abban az em-
berben. Felszólítom az igazi Énjét, hogy álljon helyt önmagáért, 
és győzze le az alacsonyabb én gyengeségét, hogy azt mondja: 
tudom és akarom.” Ha ez történik, akkor az uralkodó gondolat 
nem dorgálja, hanem bátorítja a szenvedőt, és a hatás nem le-
hangoló, hanem segítő, hogy reménytelenségének iszapjából a 
férfiasság és a szabadság szilárd talajára emelkedhessen ki.

HELYTELEN FOGALMAK

Egy másik, az aspiráns számára rendkívül lényeges tulaj-
donság a nyitottság és a mindenféle fanatizmustól való men-
tesség. Madame Blavatsky egyszer azt mondta nekünk, hogy 
Mestere megállapítása szerint a téves hiedelmek néha nagy 
akadályt jelentenek. Példaként azt hozta fel a Mester, hogy 
százezren vannak az indiai szannjászik közül, akik a legtisz-



tább életet élik, és készen állnak a tanítványságra, kivéve azt a 
tényt, hogy bizonyos témákra vonatkozó megrögzött és téves 
gondolataik lehetetlenné teszik még a Mesterek számára is, 
hogy behatoljanak az aurájukba. Az ilyen gondolatok – mond-
ta – nemkívánatos elementálokat, rendkívül kellemetlen ha-
tásokat vonnak köréjük, amelyek visszahatnak rájuk, és meg-
erősítik tévhiteiket. Ezért, amíg nem fejlesztik ki értelmüket és 
intuíciójukat, hogy megszabaduljanak ezektől, gyakorlatilag 
érzéketlenek maradnak a sugallatokkal szemben.

Azt mondják, hogy a becsületes ember Isten legnemesebb 
műve. Ingersoll ezredes egyszer megfordította ezt a közmon-
dást, és azt mondta, hogy a becsületes Isten az ember legneme-
sebb műve. Ez alatt azt értette, hogy minden ember úgy jut el 
saját istenfelfogásához, hogy megszemélyesíti magában azo-
kat a tulajdonságokat, amelyeket a leginkább csodálatra mél-
tónak tart, majd az n-edik hatványra emeli őket. Így tehát, ha 
valakinek nemes istenfelfogása van, akkor saját természetében 
is sok a nemesség, még akkor is, ha nem mindig képes ennek 
az eszménynek megfelelni.

A helytelen istenfogalom okozza számunkra az egyik leg-
nagyobb problémát. Az Ótestamentum Jehovájának fogalma, 
amely vérszomjasnak, féltékenynek, kicsinyesnek és kegyet-
lennek tünteti fel Istent, felbecsülhetetlen mértékű kárt okozott 
a világnak. Fölöttébb szerencsétlen minden istenfélelemmel 
kapcsolatos gondolat, ugyanis meghiúsítja a valódi fejlődés 
minden reményét; a legsötétebb börtönbe zárja az embert, ahe-
lyett, hogy előre és felfelé vezetné a napfény dicsőségébe. Ez 
vonzza maga köré az elemi lények (elementálok) olyan típusú 
seregét, amely félelemben gyönyörködik, hörög rajta, és min-
den hatalmában lévő eszközzel fokozza azt. Mikor valaki ilyen 
veszedelmes körülmények közé kerül, teljes lehetetlenség se-
gíteni rajta. Ezért egy felnőtt embert (még inkább egy gye-
reket) ilyen istenkáromló tanra tanítani az egyik legnagyobb 
bűn, amit bárki elkövethet. A tanítványnak teljesen mentesnek 
kell lennie minden ilyen görcsös babonától.



A MEDITÁCIÓ HATÁSA
Ne feledkezzünk meg arról sem, hogy mindenki, aki a 

Mesterről elmélkedik, határozott kapcsolatot létesít vele, ami 
a tisztánlátó (clairvoyant) számára egyfajta fényvonalként mu-
tatkozik meg. A Mester tudat alatt mindig érzi egy ilyen fény-
sáv érintését, és válaszul magnetikus áramot bocsát a meditáló 
felé, amely még az elmélkedés befejezése után is sokáig meg-
marad. Az ilyen meditáció és koncentráció módszeres gyakor-
lása tehát óriási segítséget nyújt a jelöltnek, a rendszeresség 
pedig az egyik legfontosabb tényező az eredmény elérésében. 
Naponta ugyanabban az órában kell végezni, és szilárdan ki 
kell tartani, még akkor is, ha nem mutatkozna észrevehető 
eredmény. Ha nem érzékeljük meditációnk gyümölcsét, kü-
lönösen ügyelnünk kell a depresszió (levertség) elkerülésére, 
mert ez megnehezítené a Mester ránk gyakorolt befolyásának 
hatását, és azt is mutatná, hogy többet gondolunk magunkra, 
mint rá.

Amikor ezt a meditálást elkezdjük gyakorolni, fontos, hogy 
alaposan figyeljük meg az elmélkedés fizikai hatásait. A hoz-
záértők által előírt módszerek nem okozhatnak fejfájást vagy 
egyéb fájdalmat, de azért különös esetekben előfordulhatnak 
ilyen hatások. Igaz, hogy a meditálás a szokottnál egy kissé 
jobban megfeszíti a gondolkodást és a figyelmet, de olyan 
körültekintően kell végezni, mindenféle túlzástól mentesen, 
hogy ne okozzon semmilyen testi problémát. Ha valaki túl-
ságosan megfeszítően és fölöttébb hosszú ideig meditál, vagy 
amikor a szervezete nincs megfelelő egészségi állapotban; 
mindez okozhat bizonyos fokú fájdalmat. Amikor módfelett 
túlerőltetjük az agyunkat, gyakran igen nehéz az egyensúlyt 
újra megteremteni. Néha néhány nap alatt előállhat egy olyan 
állapot, aminek elhárításához azután évek kellenek. Ezért bár-
ki, ha gyakorlás közben valamilyen kellemetlen hatást érez, 
azonnal hagyja abba a meditációt, és vigyázzon testi egészsé-
gére, és – amennyiben lehetséges – kérjen tanácsot egy medi-
táció témájában jártasabb testvérétől.



ÁLTALÁNOS AKADÁLYOK

Sokan kérdezik – írásban és szóban egyaránt – elnökünktől 
vagy tőlem: „Miért nem használ engem a Mester? Pedig én 
olyan megfontolt és odaadó vagyok iránta. Nagyon szeretném, 
hogy alkalmazzon engem. Azt akarom, hogy vegyen magához 
és tanítson! Miért nem teszi?”

Sok oka lehet annak, hogy miért nem. Néha a kérdezőnek 
olyan szembetűnő hibája van, ami önmagában is elég ok az 
elutasításra. Számos esetben – sajnálattal mondom – a gőg je-
lenti a problémát. Amikor valakinek olyan jó véleménye van 
magáról, hogy éppen ezáltal válik alkalmatlanná a tanítvány-
ságra, miközben ő az ellenkezőjét hiszi. A mostani civilizáci-
ónkban nagyon gyakran az ingerlékenység a hibás. Sok jóra-
való, derék embert fékezhetetlen, fegyelmezetlen idegei teszik 
arra képtelenné, hogy őket a Mester közel vonja magához, és 
velük állandó érintkezést tartson fenn. Sokszor a kíváncsiság 
képezi az akadályt. Sokan meglepődve hallják, hogy ez ko-
moly jellembeli hiányosság, pedig minden bizonnyal az. Telje-
sen lehetetlen, hogy a Mester közeli kapcsolatba kerüljön vala-
kivel, aki kíváncsi mások ügyeire, különösképpen azok okkult 
helyzetére vagy fejlettségére. 

Egy másik gyakori akadály a sértődésre való fogékonyság. 
Sok jó és ígéretes jelölt olyan könnyen megsértődik, hogy gya-
korlatilag hasznavehetetlen a munkában, mert nem tud kijönni 
másokkal. Várnia kell, amíg megtanul alkalmazkodni és bár-
kivel együttműködni. 

Sok érdeklődőnek vannak ilyen hibái, és általában nem sze-
retik, ha valaki szembesíti ezekkel őket. Rendszerint el sem 
hiszik, hogy ezek a hiányosságok egyáltalán léteznek, és azt 
képzelik, hogy mi tévedünk; de ritka esetben hajlandóak profi-
tálni a javaslatainkból. Pontosan emlékszem egy hölgyre, aki 
eljött hozzám egy amerikai városban, és azt kérdezte: „Mi van 
velem? Miért nem közeledhetek a Mesterhez?” „Tényleg aka-
rod tudni?” – kérdeztem. Igen, természetesen nagyon szerette 



volna tudni. Arra kért, hogy nézzem meg – okkult, tisztánlátó 
vagy bármilyen módon – mindegyik testét és korábbi életeit, 
és ezek alapján mondjak véleményt. Megfogadtam a szavát, és 
azt mondtam: „Nos, ha igazán tudni akarod, túl sok ego van a 
kozmoszodban. Túl sokat gondolsz magadra, és nem eleget a 
munkára.”

Természetesen szörnyen megsértődött. Közölte velem, 
hogy fabatkát sem ér a tisztánlátásom, és kirohant a szobából. 
De ennek a hölgynek volt bátorsága két év múlva visszatérni, 
és azt mondani: „Amit nekem mondott, az teljesen igaz volt; 
de igyekszem jóvá tenni, és keményen fogok ezen dolgozni.” 
Ez a történet sokszor megismétlődött, azzal a különbséggel, 
hogy ez volt az egyetlen eset, amikor az illető visszatért, és 
elismerte a hibáit. Kétségtelen, hogy amelyik tanítvány haj-
landó úgy látni önmagát, ahogy mások is látják őt, az sokat 
tanulhat, ami segíti őt a fejlődésben. Emlékszem, hogy egy-
szer az egyik Mester megjegyezte: „A cséla első kötelessége, 
hogy bosszankodás nélkül hallgasson meg akármit, amit a 
guruja mond.”  A tanítvány szilárd elhatározása szükséges, 
hogy változtasson önmagán, és megszabaduljon a hibáitól. 
Madame Blavatsky azt mondta: „A csélaságot egy Mester 
úgy határozta meg, hogy az olyan lelki oldószer, amely min-
den salakot felemészt, és csak a színaranyat hagyja meg.” (A 
Teozófia Öt Éve, második kiadás; Five Years of Theosophy, 
second edition, p. 36.) 

Az énközpontúság a büszkeség (gőg) egy másik formája, 
amely igen elterjedt napjainkban. Az a személyiség, amelyet 
sok ezer év alatt felépítettünk, megerősödött és gyakran önér-
vényesítővé vált, és az egyik legnehezebb feladat megfordíta-
ni a hozzáállását, és rábírni, hogy tegye szokásává a dolgokat 
mások szemszögéből is nézni. Aki a Mesterhez akar közeledni, 
annak feltétlenül ki kell lépnie saját körének középpontjából, 
ahogy azt A Belső Élet (The Inner Life) című könyvemben is 
kifejtettem. 	  



Mindamellett néha megesik, hogy a kérdést feltevőnek nincs 
különösebb hiányossága, és ha megvizsgáljuk, csak annyit 
mondhatunk: „Nem látok semmilyen határozott okot, egyetlen 
hibát sem, ami hátráltatná; de még egy kicsit növekednie kell 
minden tekintetben.” Kellemetlen érzés ilyen választ adni, de 
hát ez a valóság; fel kell még nőnie az érdemlegességhez.

A hit és az akarat hiánya is gyakran hátráltatja az embere-
ket abban, hogy a Mesterekkel érintkezésbe kerülhessenek. Ha 
valaki nem próbálkozik komolyan, vagyis nem azzal a teljes 
hittel és elszánt akarattal, hogy egyszer célt fog érni, és nem 
azzal a tudattal, hogy sikerének napja a lehető leggyorsabban 
elérkezik; akkor egészen bizonyos, hogy nem fog győzedel-
meskedni. Noha tudjuk, hogy néhányunknak vannak hibái, 
mégis úgy vélem, vannak olyan esetek, amikor éppen ennek 
az intenzív elszántságnak a hiánya hátráltat bennünket.

Bizonyos fokú erő és lelki nagyság szükséges ahhoz, hogy 
azonosulni tudjunk a Mester munkával szemben tanúsított ma-
gatartásával, mivel saját hibáink mellett a világ gondolkodá-
sának teljes nyomása is ránk nehezedik. Madame Blavatsky 
– mindkét nehézségre vonatkozóan – a legteljesebb figyelmez-
tetésben részesített minket. Ezt írja:

„Mihelyt valaki próbatanítványként fogadalmat tesz, bizo-
nyos okkult hatások azonnal jelentkezni fognak. A legelső ha-
tás, hogy a tanítvány természetéből minden szunnyadó kivetül 
a felszínre: hibái, szokásai, képességei vagy elfojtott vágyai, 
legyenek azok jók, rosszak vagy közömbösek. Ha például va-
laki hiú, szenzuális (érzéki) vagy dicsvágyó … ezek a bűnök 
biztosan kitörnek belőle, még akkor is, ha addig sikeresen eltit-
kolta vagy elnyomta őket. Elfojthatatlanul előtérbe kerülnek, 
és százszor keményebben kell ellenük küzdenie, mindaddig, 
amíg ki nem irt magából minden ilyen hajlamot.

Másrészt pedig, ha valaki jó, nagylelkű, tiszta és önmeg-
tartóztató, vagy ha bármely más erény rejlik lappangva benne, 
akkor ezek éppen olyan ellenállhatatlan erővel fognak előtérbe 



törekedni, mint a többi tulajdonság…. Az okkult birodalom-
ban ez megmásíthatatlan törvény.” (Titkos Tanítás, The Secret 
Doctrine, Vol.5, p. 417)

Emlékezik-e az olvasó erre a régi közmondásra: „Hagy-
játok az alvó kutyákat feküdni!”? Egy egész okkult jelentés-
világ rejtőzik benne. Egyetlen férfi vagy nő sem ismeri saját 
erkölcsi erejét mindaddig, amíg ki nem próbálta. Sok ezren 
nagy tiszteletben futják be életpályájukat, mert sohasem vol-
tak próbára téve… Aki tanítványságra adja a fejét, az – éppen 
ezzel a döntésével – felébreszti állati természetének minden 
alvó szenvedélyét… A csélának nem csupán a saját termé-
szete szunnyadó rossz hajlamaival kell szembenéznie, hanem 
azoknak a rosszindulatú erőknek a felgyorsuló lendületével is, 
amit a hozzá tartozó közösség és nemzet halmozott fel… Ha 
a tanítvány megelégszik azzal, hogy a szomszédaival együtt 
halad, és majdnem olyan, mint ők – talán egy kicsit jobb, vagy 
valamivel rosszabb az átlagnál –, rá sem hederít senki. De le-
gyen tudatában annak, hogy képes volt felfedezni a társadalmi 
élet üres káprázatát, képmutatását, önzését, érzékiségét, má-
morát és más rossz oldalait; és elhatározni, hogy magasabb 
szintre emeli magát. Azt is tudnia kell, hogy mindezért azon-
nal meggyűlölik, és minden rossz, vakbuzgó és rosszindulatú 
természet ellentétes akaraterő egész áradatát fogja rázúdítani. 
(A Teozófia Öt Éve, második kiadás; Five Years of Theosophy, 
second edition, p. 35.)

Akik sodródnak az evolúció áramával, és ezt a fokozatot 
csak a nagyon távoli jövőben érik el, azoknak sokkal kön�-
nyebb dolguk lesz, mert a korszak közvéleménye összhangban 
fog állni ezekkel az eszményekkel. Nekünk azonban most kell 
ellenállnunk annak, amit a keresztények kísértésnek nevez-
nek, azaz a kívülről jövő vélemények folyamatos nyomásá-
nak, mivel körül vagyunk véve személyes gondolatokat meg-
fogalmazó emberek millióival. A velük szembeni fellépéshez 
valódi erőfeszítésre, igazi bátorságra és kitartásra van szükség. 
Csökönyösen kell ragaszkodnunk feladatunkhoz, és bár újra 



és újra elbukhatunk, nem szabad csüggednünk, ismételten fel 
kell állnunk, és folytatnunk utunkat előre.

Egy jelölt asztrális és mentális testének folyamatosan négy-
öt nagy és izzó érzelmet kell mutatnia, köztük szeretetet, oda-
adást, rokonszenvet és intellektuális törekvést. De ahelyett, 
hogy néhány nagyszerű érzés rezegne ragyogóan szép, tiszta 
színekben, általában olyan asztráltestet látunk, amelyben vö-
rös, barna, szürke és fekete örvénylő foltok vannak, sokszor 
százával, vagy még ennél is nagyobb számban. A jelenség né-
miképp a fizikai testen lévő szemölcsök tömegéhez hasonlít-
ható, amelyek elveszik a bőr szükséges érzékenységét. A je-
löltnek gondoskodnia kell arról, hogy ezeket eltávolítsa, és a 
kicsinyes érzelmek szokásos szövevényét teljesen eltüntesse.

AZ ODAADÁSNAK TELJESNEK KELL LENNIE

Ezen az Ösvényen nem lehetnek félig érvényes szabályok. 
Sokan vannak az annyit szidalmazott Anániás és Safira hely-
zetében. Ők, mivel nem voltak biztosak az új keresztény moz-
galom sikerességében, vagyonuk egy részét (egyáltalán nem 
természetellenes vagy elítélhető módon) meg akarták tartani. 
Nagyon lelkesedtek a mozgalomért, és szerették volna minde-
nüket odaadni; de úgy érezték, hogy a bölcsesség vagyonuk 
kisebb hányadának visszatartását kívánja meg arra az esetre, 
ha a mozgalom kudarcot vallana. Ezért a legkevésbé sem hi-
báztathatók. A legkárosabb és leghelytelenebb azonban az volt 
a tettükben, hogy noha megtartottak valamit, de nem vallották 
be az igazságot, hanem úgy adták elő a történetet, mintha min-
denüket odaadták volna. Manapság sokan követik a példáju-
kat. Csak remélni tudom, hogy ez a történet nem igaz, mert 
– ellentétes esetben – az apostol bizonyosan szigorúan bánt
velük.

Mi sem adunk mindent oda, hanem megtartunk valamit 
magunkból; és itt nem a pénzre gondolok, hanem a mélyben 



lévő személyes érzéseinkre. Mindez akadályoz bennünket ab-
ban, hogy a Mester lábai elé juthassunk. Az okkultizmusban 
ennél többre van szükség. Követnünk kell a Mestert fenntartás 
nélkül, nem mondhatjuk a következőket: „Követem a Mestert 
mindaddig, amíg nem kívánja, hogy ezzel vagy azzal a sze-
méllyel dolgozzak együtt, vagy, amíg erőfeszítéseimet el nem 
ismerik, és nem hozzák le az újságok.” Nem szabad feltétele-
ket szabnunk. Természetesen nem arról van szó, hogy a fizikai 
síkon hagyjunk fel napi kötelességeink teljesítésével, hanem 
arról, hogy teljes énünkkel álljunk a Mester rendelkezésére. 
Álljunk készen arra, hogy bármit megadjunk és bárhová el-
menjünk – nem próbaképpen, hanem azért, mert a munka sze-
retete a legfontosabb az életünkben. 

Néha megkérdezik tőlem: „Ha mindezt megteszem, mennyi 
időbe telik, amíg a Mester engem felvesz próbaidőre?” Kése-
delem nélkül (hangzana a válasz), de ebben a kérdésben nagy 
hordereje van a „ha” szónak. Tudniillik nem olyan egyszerű 
mindent tökéletesen megtenni, és ha ez valóban követelmény 
lenne, kétségtelenül hosszú időre lenne szükség, amíg a ta-
nítványság reménysugara felragyogna előttünk. De az egyik 
Mester azt mondta: „Aki mindent megtesz, eleget tesz értünk.” 
Ha valaki nem önmagáért lelkesedik a szolgálatért, hanem 
csak az okkult elismerés jutalmát keresi, akkor még nem érte 
el a kellő szellemi minőséget. A megfelelő hozzáállású jelölt 
fáradhatatlanul végzi munkáját, és a Mesterére bízza, hogy ő 
mikor és hogyan fejezze ki tetszését.	

Hindu testvéreinknek – ezen a téren – rendkívül józan ha-
gyományaik vannak. Azt mondanák: „Húsz-harminc év szol-
gálat semmiség. Sokan vannak Indiában, akik egész életükben 
szolgáltak, és soha nem kaptak semmilyen külső elismerést, 
bár belülről egy Mester vezetése alatt álltak.” Néhány évvel ez-
előtt ennek egyik eklatáns példájával találkoztam. Meg kellett 
kérdeznem – ebben a vonatkozásban – néhány indiai testvé-
rünkkel kapcsolatosan a Mestert, aki így válaszolt: „Negyven 
éve megfigyelés alatt tartom ezeket az embereket. Elégedjenek 



meg ezzel.” És ők nagyon is elégedettek voltak. Megjegyzem, 
azóta több elismerésben is részesültek, és beavatottakká (inici-
áltakká) váltak. Indiai testvéreink belül pontosan tudják, hogy 
a Mester tudatában van szolgálataiknak. A tanítványnak pedig 
nem szabad azzal foglalkoznia, hogy a Mester – munkájával 
összefüggésben – tesz-e bármilyen külső észrevételt, vagy 
sem. Természetesen rendkívüli boldogsággal töltené el, ha a 
Mester észrevenné őt, de ha ez mégsem történne meg, akkor is 
ugyanúgy kellene folytatnia munkáját.



IV. FEJEZET

PRÓBAIDŐ
AZ ÉLŐ KÉP

A Mester általában az általam már körülírt, megfontolt ta-
nulók és munkások sorai közül választja ki tanítványait. Mi-
előtt azonban véglegesen elfogadná őket, különleges óvin-
tézkedésekkel bizonyosodik meg arról, hogy képes-e velük 
bensőséges kapcsolatot kialakítani, vagy sem. Alapvetően ez a 
próbatételnek nevezett folyamat célja. Amikor valakire lehet-
séges tanítványként tekint, általában megkér valakit – aki már 
szoros kapcsolatban áll a jelölttel –, hogy vigye őt hozzá aszt-
rális úton. Ez a lépés rendszerint nem jár sok ceremóniával. A 
Mester ad néhány tanácsot, elmondja az új tanítványnak, hogy 
mit várnak tőle, és gyakran – az ő szívélyes módján – talál mó-
dot arra is, hogy gratuláljon az elvégzett munkához.

Ezután elkészíti a tanítvány élő képmását, vagyis mentá-
lis, asztrális és éteri anyagból az újonc kauzális, mentális, 
asztrális és éteri testének pontos megfelelőjét formálja. A 
későbbiek során folyamatosan szem előtt tartja ezt a kép-
mást, hogy bizonyos időközönként megtekinthesse. Minden 
képmás mágneses kapcsolatban áll az ábrázolt személlyel, 
így a tanítvány gondolatainak és érzéseinek minden változá-
sa pontosan visszatükröződik a hasonmáson is szimpatikus 
rezgések révén. Következésképp a Mester egyetlen pillan-
tással meggyőződhet róla, hogy az utolsó szemrevételezés 
óta történt-e bármilyen zavar – türelmetlenség, aggodalom, 
depresszió, tisztátalan érzések vagy más hasonlóan negatív 
érzelmek formájában – a tanítvány testeiben. Csak miután 
látta, hogy a képmás által megjelenített testekben hosszú ide-
ig nem történt komolyabb felindultság, kizárólag akkor fogja 
a tanulót közel engedni magához. 

Amikor a tanítvány elfogadásra kerül, számunkra felfog-
hatatlan és érthetetlen egységbe forr Mesterével. A Mester a 



cséla auráját egybe akarja olvasztani az övével, hogy azon 
keresztül erői állandóan, különösebb odafigyelés nélkül mű-
ködjenek. De egy ilyen szoros kapcsolat nem lehet csak egy-
irányú.  Ha a tanuló rezgései között olyanok is akadnának, 
amelyek az Adeptus asztrális és mentális testére zavarokat 
okozva hatnának vissza, akkor egy effajta egyesülés nem jö-
hetne létre. A leendő tanítványnak ilyen esetben várnia kell, 
amíg megszabadul ezektől a rezgésektől. A próbaidős tanuló 
nem feltétlenül jobb másoknál, ő csupán bizonyos tekintetben 
alkalmasabbnak látszik a Mester munkájára. Ezért ajánlatos az 
idő próbájának alávetni, mert sok ember a lelkesedéstől fűtve 
elsőre nagyon ígéretesnek és szolgálatkésznek tűnik, de saj-
nos egy idő után elfárad, és visszacsúszik. A jelöltnek le kell 
győznie minden érzelmi hiányosságát, és kitartóan dolgoznia 
kell, amíg kellően nyugodt és tiszta nem lesz. Amikor az élő 
képmás már hosszú ideje nem mutat komolyabb felindultsá-
got, a Mester elérkezettnek érzi az időt arra, hogy a tanítványt 
közelebb vonja magához.

Ne képzeljük azt, hogy az élő képmás csupán a hibákat és a 
zavarokat rögzíti. Visszatükrözi a tanítvány asztrális és mentá-
lis tudatának teljes állapotát, így tehát sok jóságot és örömöt is 
kell mutatnia, valamint a Földre békét és az emberekre jóaka-
ratot sugároznia. Sohase felejtsük el, hogy nemcsak a passzív, 
hanem az aktív jóság is mindig előfeltétele a haladásnak. Nem 
ártani már sokat jelent; de gondoljunk arra, hogy mit írtak a mi 
nagy példaképünkről: „járt-kelt, jót tevén”. Mikor pedig az Úr 
Buddhát arra kérték, hogy egy verssorba foglalja össze egész 
tanítását, így kezdte: „Szűnjetek meg rosszat tenni”, de azon-
nal hozzátette: „Tanuljatok meg jót cselekedni.”

Ha egy próbaidős tanuló valami szokatlanul jót tesz, a Mes-
ter abban a pillanatban egy kicsit több figyelmet fordít rá. Ha 
a Mester jónak látja, bátorító hullámokat küld a tanítvány felé, 
vagy egy feladatot jelöl ki a számára, hogy megfigyelhesse 
munkavégzése minőségét. Ezt az utóbbi teendőt általában az 
idősebb tanítványaira ruházza át. Állítólag lehetőséget kell kí-



nálnunk a jelöltnek, ez azonban komoly felelősséggel jár. Ha 
a jelölt él a felkínált alkalommal, minden rendben van; de ha 
nem, az rossz pontnak számít vele szemben. Sokszor szeret-
nénk esélyeket biztosítani az embereknek, de hezitálunk, mert 
ugyan nagyszerű, ha képesek azokat megragadni, ellentétes 
esetben viszont legközelebb már kicsit nehezebb lesz ugyan-
azt megtennünk.

Látható tehát, hogy a próbatanítvány és a Mester kapcso-
lata főként a megfigyelésből és a jelölt esetleges alkalmazá-
sából áll. Az Adeptusoknak nem szokásuk különleges vagy 
feltűnő teszteket alkalmazni. Általában, ha egy felnőttet pró-
baidőre bocsátanak, akkor hagyják, hogy kövesse élete szo-
kásos menetét. Ugyanis ahogyan az élő képmás visszatükrözi 
a jelölt megpróbáltatásokra és mindennapi problémákra adott 
válaszát, mindez tökéletesen érzékelteti jellemét és fejlődését. 
Amikor ebből a Mester arra a következtetésre jut, hogy az il-
letőből kielégítő tanítvány lesz, közelebb hozza, és elfogadja 
őt. Néha néhány hét is elegendő ennek megállapításához, néha 
pedig évekre van szükség.

FIATALABB PRÓBATANÍTVÁNYOK

Mivel kivételes időket élünk, sok fiatal került próbatételre 
az utóbbi években. Szüleik, valamint az idősebb társulati ta-
gok néha csodálkozásukat fejezték ki, hogy történhet az, hogy 
őket őszinte áldozatvállalásuk és munkájuk ellenére gyakran 
húsz-harminc, sőt negyven év után is elkerülte a jelöltség, mi-
közben egészen fiatal egyének is próbatanítványok lettek. A 
magyarázat egyszerű.

Nektek az volt a karmátok, hogy annyi időn keresztül dol-
gozzatok, valamint előkészítsétek magatokat és az utat a Vi-
lágtanító eljövetelére. És éppen azért, mert régi és jó tagok 
vagytok, magatokhoz vontatok néhány olyan lelket, akik előző 
inkarnációik során a fejlődés magas színvonalát érték el; most 



pedig nálatok születtek meg, mint gyermekeitek. Nem kell 
tehát csodálkoznotok, ha néha azt találjátok, hogy azok, akik 
most fizikai testben a gyermekeitek, más és magasabb világok-
ban sokkal fejlettebbek és idősebbek nálatok. Ha egy fiú vagy 
lány hirtelen közeli kapcsolatba kerül egy Mesterrel – olyan 
kötelékbe, amilyet még sok évnyi meditáció és kemény munka 
után sem mertek remélni –, ne értetlenkedjetek. Gyermekeitek 
képesek lehetnek magasan fölétek emelkedni, de éppen képes-
ségeik miatt bízták rátok születésüket és oktatásukat, akik már 
olyan régen tanultok és dolgoztok a teozófia területén. A tanu-
lás során meg kellett volna tanulnotok eszményi szülőkké vál-
ni; olyan szülőkké, amilyeneket egy fejlett ego teste igényel. 
Ahelyett, hogy zavarban vagy meglepődve lennétek, inkább 
örülnötök kellene szívetek mélyéből, hogy méltónak találtak 
benneteket arra, hogy megtanítsátok a fizikai lépéseit azoknak, 
akik a világ megváltói között lesznek. 

Talán csodálkoztok, hogyan tudják egészen kis gyermekek 
értékelni az őket ért megtiszteltetést, hogyan képesek felfog-
ni mindezek fenséges és dicső voltát. Ne feledjétek, hogy az 
igazi Ego a beavatott és a tanítvány. Igaz, olyan uralmat kell 
szereznie alsó testei felett, hogy azok – bizonyos mértékig az 
ő kifejeződéseiként – legalább ne akadályozzák az elvégzen-
dő munkát. Csakhogy neki, vagyis az Egónak kell elvégeznie 
ezt a munkát és a fejlődést, ti pedig nem tudhatjátok, hogy 
ebből mennyit végzett már el előző életei során.  Azok közül, 
akik napjainkban öltenek testet, igen sokan magas fejlettségű 
lelkek; és éppen ezekből az előre haladott Egókból kell megal-
kotni a tanítványok nagy csoportját, akik a Világtanítót fogják 
körülvenni. Mindazok, akik ebben az életükben korán válnak 
tanítványokká, valószínűleg sok éven át tanulók voltak az elő-
ző életükben, és – ránk, idősebbekre nézve – a lehető legna-
gyobb megtiszteltetés, hogy ezekkel a fiatalokkal kapcsolat-
ban lehetünk. Mivel általuk előmozdíthatjuk az Úr munkáját 
a Földön, ha arra neveljük őket, hogy minél tökéletesebben 
végezzék feladataikat.



A Világunk Rejtett Oldala (The Hidden Side of Things) 
című könyvnek „A gyermekekhez való viszonyunk” című 
fejezetében hosszasan foglalkoztam a gyermeknevelés aktu-
ális problémáival. Főként azzal, hogyan tudjuk a gyermekek 
múltból magukkal hozott legjobb tulajdonságait megőrizni, 
és természetük sok szép jellemvonását teljesen kifejleszteni, 
amelyeket a hozzá nem értő idősek – sajnos – könyörtelenül 
elpusztítanak. A könyvben (többek között) beszéltem a féle-
lem pusztító hatásairól, amelyeket a durvaság és kegyetlenség 
vált ki a gyermekekben. Ezzel a tárggyal kapcsolatban sze-
retnék említést tenni egy tapasztalatról, amely rávilágít arra 
a kimondhatatlanul rémisztő eredményre, ami néha az ilyen 
kegyetlenségeket követi. Azok a szülők, akiknek gyermekei az 
iskolába lépés előtt állnak, nem lehetnek elég óvatosak a taní-
tó megválasztásában, nehogy elháríthatatlan kár érje azokat a 
kicsiket, akikért felelősek.

A GYERMEKEKKEL VALÓ KEGYETLENKEDÉS HATÁSA

Nemrégen lesújtó példáját láttam annak a szerencsétlenség-
nek, amit bizonyos esetekben az ilyen kegyetlenség okozhat. 
Abban a megtiszteltetésben részesültem, hogy jelen lehettem 
egy fiatalabb tagunk beavatásán, amely alkalommal maga az 
Úr Maitreya volt a beavató. A szertartás során, mint rendesen, 
a jelöltnek több kérdésre kellett válaszolnia, amelyek nagy-
részt azzal foglalkoztak, hogy bizonyos nehéz vagy szokatlan 
esetekben miként lehet a legjobban segítséget nyújtani. Külön 
kérdésként merült fel, hogy megbocsát-e egy bizonyos ember-
nek, és segítene-e rajta, noha vele gyermekkorában rettenete-
sen durván és kegyetlenül bánt.

A beavató ekkor egy auraképmást készített, amelynek fe-
lületén kellemes színekben és fényben játszadozó, csodálatos 
buborékok, áramok vagy felvillanások mutatkoztak, mintha az 
aura belsejéből tekintenének ki, és ismét oda húzódnának vis�-
sza. Így szólt a Mester: „Ezek az emberiség legmagasabb és 



legnemesebb tulajdonságainak magvai – törékenyek és gyen-
gék, mint a finom fátyolszövet –, ezeket csak a legmélyebb 
és legtisztább szeretet légkörében lehet fejleszteni, a félelem 
vagy hanyatlás egyetlen érintése nélkül. Aki más tekintetben 
készen áll, valamint teljesen ki tudja fejleszteni és meg tud-
ja erősíteni ezeket; az még ugyanabban az életben elérheti az 
adeptusságot. Abban reménykedtünk, hogy nagy Adeptusként 
fogsz majd mellettem állni, amikor lejövök a ti fizikai síko-
tokra; de akikre rábíztalak (mert még születésed előtt szolgá-
latomra ajánlották őket), engedték, hogy ennek a személynek 
a kezébe kerülj, aki annyira méltatlanná vált erre a bizalomra. 
Ez a te aurád volt, mielőtt az ő gonoszsága lesújtott volna rád. 
Most nézd meg, mit tett veled a kegyetlensége.”  

Azután az aura borzalmasan megváltozott, és körbefordult. 
Amikor újra megnyugodott, az összes gyönyörű fényvillanás 
eltűnt, és helyüket számtalan kicsiny forradás foglalta el. Saj-
nos – ahogy az Úr megjegyezte – az okozott kárt a jelenle-
gi életben már nem lehet megszüntetni, majd hozzátette: „De 
azért mégis fogsz nekem segíteni, amikor eljövök, és remé-
lem, hogy még ebben az életben el fogod érni az arhati szintet; 
de a végső kiteljesedésre még várnunk kell egy kicsit. A mi 
szemünkben nincs nagyobb bűn, mint egy lélek fejlődésének 
megakadályozása.”

Mikor a jelölt az auráját eltorzulni és megkeményedni látta, 
szembesült vele, hogy annak az embernek a durvasága minden 
szép reményét könyörtelenül lerombolta. Egy pillanatra újból 
átérezte, amit már nagyrészt elfelejtett: a szülői háztól elkerült 
kisfiú kínszenvedését, az őt örökké követő félelmet, rettegést 
és iszonyatot. Ismét átélte a jóvátehetetlen erőszakosságot, 
amely alól nincs menekvés, a kegyetlen zsarnok markában 
való tehetetlen vergődés visszataszító érzését, a gonosz igaz-
ságtalansággal szemben érzett szenvedélyes felháborodást. 
Újra érezte a reménytelenséget és kilátástalanságot, mindezt 
egyetlen támasz és Isten (akihez fellebbezhetne) nélkül. Mi-
után szemtanúja voltam az egész beavatási ceremóniának, ott 



és akkor megértettem valamit a gyermekkor rettenetes tragé-
diájából, valamint azt is, hogy miért olyan messzemenőek a 
következményei.

De a gyermekekkel való kegyetlenkedés utálatos bűne 
nemcsak az adeptussághoz közeledve gátolja a fejlődést. 
Minden új és magasabb minőség, amelyet az árja fajnak 
most kell kifejlesztenie, hasonló természetű, könnyű és fi-
nom bimbókban mutatkozik meg, bár a fent leírtaknál ala-
csonyabb szinten. Több ezer esetben kíméletlenül szétzúzza 
ezeket a szülők vagy tanárok érzéketlen durvasága, vagy 
elfojtja a nagyobb tanulók brutális zaklatása egy bentlaká-
sos iskolában; és így sok jóravaló ember több inkarnáción 
keresztül ugyanazon a szinten marad, míg kínzóik alacso-
nyabb fajokba esnek vissza. Minden bizonnyal sok olyan 
egyén ölt testet, akik bár messze elmaradnak a beavatás 
nagy magasságától, ennek ellenére gyorsan kibontakoznak, 
és szükségessé válik jellemük további és kényesebb fejlesz-
tése; nos az ő előre lépésük szempontjából is végzetesnek 
bizonyulna az embertelenség minden formája.

Egészen a fent említett alkalomig nem hallottam arról, 
hogy az adeptussághoz vezető utolsó életben feltétlenül szük-
séges a gyermekkori teljesen tökéletes környezet. Amint át-
gondoljuk a folyamatot, azonnal világossá válik a számunkra, 
hogy ez így természetes. Talán ez az egyik oka annak, hogy 
európai testben olyan kevés tanítvány éri el az adeptusságot, 
mert ebben a tekintetben (is) eléggé le vagyunk maradva a 
világ többi részéhez képest. Mindenesetre teljesen egyértel-
mű és világos, hogy a kegyetlenkedés e szörnyű szokásából 
csakis rossz eredmény származhat. Ennek az elfojtására kell 
törekednie valamennyi tagtársunknak, ahol csak lehet, és – 
amint az elején mondtam – különösen ügyelnünk kell arra, 
hogy egyetlen gyermek se kerüljön veszélybe, akiért bármi-
lyen módon felelősek vagyunk.



A GYERMEKEK MESTERE

Az Úr Maitreyát gyakran nevezik az Istenek és emberek 
tanítójának, más szóval, a spirituális munka nagy birodalmá-
ban ő a vallás- és oktatásügyi miniszter. Nemcsak arról van 
szó, hogy bizonyos időközönként, amikor kívánatosnak lát-
ja, vagy megtestesíti magát, vagy tanítványt küld, hogy az 
örök igazsághoz más módon közelítsen, hogy úgyszólván új 
vallást alapítson. Ettől eltekintve folyamatosan ő irányítja az 
összes vallást, és azok bármelyikén (akár új, akár régi) ke-
resztül kibocsátott minden új és szép tanítás is mindig az ő 
sugalmazása. Keveset tudunk az egész világra kiterjedő ok-
tatási módszereiről (a tanításnak a kimondott szón kívül még 
számos további formája létezik). Biztosak lehetünk abban, 
hogy az Úr Maitreya állandó és mindennapi törekvése, hogy 
az angyalok és emberek millióinak szellemi felfogását maga-
sabb szintre emelje.

Ebben a csodálatos munkában az Úr Maitreya jobbkeze (se-
gítője) és kijelölt utóda Kuthumi Mester, ahogy az Úr Vaivas-
vata Manu segítője és utóda Morya Mester. Éppen azért, mivel 
Kuthumi Mester az eszményi tanító, hozzá kell vinnünk mind-
azokat, akik próbatételre kerülnek, vagy kiskorukban válnak 
elfogadott tanítványokká. Előfordulhat, hogy az élet későbbi 
szakaszában más Mesterek, más munkához fogják alkalmazni 
őket; de minden esetben mindnyájan (vagy majdnem mindnyá-
jan) először Kuthumi Mester gyámsága alá kerülnek. Hosszú 
évek óta része a feladatomnak, hogy minden fiatalt, akiket a 
Mester reményteljesnek tart, a megfelelő irányvonalak mentén 
igyekszem képezni. Kapcsolatba hozza őket velem a fizikai 
síkon, és általában rövid útmutatást ad arra vonatkozóan, hogy 
milyen tulajdonságokat szeretne bennük fejleszteni, és hogy 
milyen oktatásra van szükségük. Természetesen – végtelen 
bölcsességénél fogva – a Mester nem úgy foglalkozik ezekkel 
a fiatalabb agyakkal és testekkel, mint ahogy azt az öregeb-
bekkel teszi. Hadd idézzek három fiatalunk mintegy tíz évvel 
ezelőtti próbaidőre bocsátásáról szóló beszámolóból.



BELÉPÉS A PRÓBATANÍTVÁNYSÁGBA

Kuthumi Mestert a háza verandáján ülve találtuk, és ami-
kor odavezettem hozzá a fiatalokat, kinyújtotta feléjük a 
kezét. Az első fiú kecsesen féltérdre ereszkedett előtte, és 
megcsókolta a kezét. A fiú továbbra is térdeplő helyzeté-
ben maradt, a Mester térdének támaszkodva. Mindannyian 
a Mester szemén tartották a tekintetüket, és úgy tűnt, mintha 
egész lelkük kiáradt volna a szemükön keresztül. A Mester 
kedvesen rájuk mosolygott, és így szólt:

 „Különös örömmel üdvözöllek benneteket. Ti már mind-
annyian dolgoztatok velem a múltban, és remélem, hogy 
közös tevékenységünk tovább folytatódik. Szeretném, hogy 
már közénk tartozzatok, még mielőtt az Úr eljönne, ezért kez-
dek már korán foglalkozni veletek. Ne feledjétek, hogy amire 
vállalkozni akartok, az a lehetséges legdicsőségesebb fela-
dat; de nem könnyű, mert tökéletes uralmat kell szereznetek 
kicsi testeitek felett, teljesen meg kell magatokról feledkez-
netek, és csak azért kell élnetek, hogy mások áldása legyetek, 
és hogy elvégezzétek azt a munkát, amit ránk bíztak.”

Kezét az első fiú álla alá tette, miközben letérdelt, és ragyo-
gó mosollyal azt kérdezte: „Meg tudod csinálni?” És mind-
annyian azt válaszolták, hogy megpróbálják. Erre a Mester 
egyenként mindhárom fiúnak adott néhány értékes személyes 
tanácsot, és külön-külön megkérdezte: „Akarsz-e dolgozni 
a világban az irányításom alatt?” És mindegyik azt felelte: 
„Akarok.”

Ekkor maga elé vonta az első fiút, és mindkét kezét a fejére 
helyezte, mire a fiú ismét térdre borult. A Mester így szólt: 
„Akkor tehát próbaidőre felveszlek tanítványomnak, és remé-
lem, hogy hamarosan közelebb kerülsz hozzám; ezért áldáso-
mat adom rád, hogy továbbíthasd másoknak.”



Mialatt beszélt, a fiú aurájának terjedelme csodálatosan 
megnőtt, amelyben élő tűzként égtek a szeretet és az odaadás 
színei. Azután megszólalt a fiú: „Ó, Mester, tégy engem va-
lóban jóvá, tégy szolgálatodra alkalmassá!” A Mester moso-
lyogva válaszolt: „Kedves fiam, ezt csak te tudod megtenni, de 
segítségem és áldásom örökké veled lesz.”	

Azután a többiekkel is elvégezte ugyanezt a kis szertar-
tást, és az ő auráik is kiterebélyesedtek, szilárdabbak és ma-
radandóbbak lettek, miközben a legcsodálatosabb módon 
izzottak. Ekkor a Mester felemelkedett, és magával vitte a 
fiúkat, és azt mondta: „Most gyertek velem, és nézzétek meg, 
mit csinálok!”

Mindannyian együtt vonultunk lefelé a lejtős ösvényen a 
folyón átívelő hídhoz. Bevitt minket a barlangba, és megmu-
tatta a fiúknak az összes próbaidős tanítvány élő képmását. 
Azután így szólt: „Most képeket fogok készíteni rólatok.” És a 
szemük láttára materializálta őket, ami természetesen rendkí-
vül lekötötte az érdeklődésüket. Egyikük csodálkozó hangon 
azt mondta: „Én ilyen vagyok?”

Az egyik képen vöröses anyagfolt hívta fel magára a fi-
gyelmet, és a Mester humoros pillantással így szólt a képmás 
eredetijéhez: „Mi ez?” „Nem tudom” – felelte a fiú, de azt 
hiszem, sejtette, hogy egy előző esti érzelmi feszültség ered-
ménye volt. A Mester rámutatott az aurák különböző színeire 
és elrendezésére, megmagyarázta jelentőségüket, és kifejtette, 
hogy milyen változásokat szeretne látni. Megjegyezte, hogy 
naponként meg fogja tekinteni a fiúk képmásait, hogy lássa 
fejlődésüket, és reméli, hogy örömét fogja lelni a képek látvá-
nyában. Végül még egyszer megáldotta őket.

Az idősebb próbatanítványok általában saját maguk választ-
hatják ki a számukra legmegfelelőbb munkát. A fiatalok részé-
re viszont sokszor a Mester tűz ki egy-egy határozott feladatot, 
és folyamatosan ellenőrzi azok teljesítését. Néha leereszkedik, 
hogy bátorító és oktató üzeneteket küldjön a fiataloknak, vagy 



éppen a képzésükre vonatkozó tanácsokat adjon. A következő 
részben ezekből az üzenetekből közlök kivonatokat. Remélem 
útmutatásul szolgálnak azon fiatalok számára, akik ugyanezen 
az Ösvényen óhajtanak haladni.

TANÁCSOK A MESTERTŐL
 „Tudom, hogy életed egyetlen célja a Testvériség szolgá-

lata; de ne feledd, hogy magasabb lépcsőfokok állnak előtted, 
és hogy az Ösvényen való haladás álmatlan éberséget kíván. 
Nem elég, hogy a szolgálatra mindig készen állj. Örökké les-
ned kell a lehetőségeket, sőt, azokat magadnak kell megte-
remtened. Legyél segítőkész az apró dolgokban, hogy később 
– amikor mutatkozik – ne mulaszd el észrevenni a nagyobb
munkát sem.”

„Soha egy pillanatra se felejtsd el okkult kapcsolatodat, 
amely mindig jelenlévő inspiráció legyen számodra, ne csu-
pán pajzsként szolgáljon a körülöttünk lebegő, rossz gondo-
latokkal szemben, hanem állandóan ösztönözzön a szellemi 
tevékenységre is. A mindennapi élet üressége és kicsinyessége 
legyen képtelenség számodra, de ne zárkózz el az irányukba 
mutatott megértéstől és együttérzéstől sem. Az adeptusság ki-
mondhatatlan boldogsága még nem a tiéd, de ne feledd, hogy 
te már egy vagy azokkal, akik ezt a magasabb életet élik; eb-
ben az alacsonyabb világban te osztod szét az ő napfényüket, 
és így neked is a magad szintjén a szeretet és az öröm sugárzó 
Napjának kell lenned. Bár lehet, hogy a világ nem vesz észre, 
és nem ért meg, mégis kötelességed ragyogni.”

„Ne pihenj a babérjaidon. Vannak még magasabb csúcsok, 
amelyeket meg kell hódítanod. Nem szabad megfeledkez-
ned az intellektuális fejlődés szükségességéről, és önmagad-
ban együttérzést, szeretetet és türelmet kell kifejlesztened. 
Mindenkinek meg kell értenie, hogy az ő szempontjain kívül 
vannak más nézőpontok is, amelyek ugyanolyan figyelmet ér-



demelnek. A beszéd durvaságának vagy nyersességének, és 
minden vitatkozási hajlamnak feltétlenül el kell tűnnie. Aki 
ezekre hajlamos, fogja vissza az indulatait, beszéljen keveset, 
és azt is mindig gyengédséggel és udvariasan tegye. Sohase 
szólalj meg addig, amíg át nem gondolod, hogy kedves és ér-
telmes-e, amit mondani akarsz. Aki igyekszik szeretetet fej-
leszteni önmagában, sok tévedéstől menekül meg. A szeretet 
a legmagasabb erény, amely nélkül minden más tulajdonság 
csak homokot nedvesítő víz.”

„A nemkívánatos jellegű gondolatokat és érzéseket szigo-
rúan ki kell zárni, addig kell dolgoznod rajtuk, amíg lehetet-
lenné válnak számodra. Az ingerlékenység érintései borzol-
ják a Testvériség tudatának nyugodt tengerét. A büszkeséget 
meg kell szüntetni, mert ez komoly akadálya a fejlődésnek. 
A gondolatok és a beszéd rendkívüli finomságára van szük-
ség – a tökéletes tapintat ritka aromájára, amely soha nem tud 
elkeseríteni vagy megbántani. Ezt nehéz megszerezni, de ha 
akarod, elérheted.”

„Határozott szolgálat legyen a célod, és ne pusztán szóra-
kozás. Ne arra gondolj, hogy mit szeretnél tenni, hanem hogy 
mit tehetsz mások megsegítésére, feledkezzél el magadról, és 
tekints másokra. A tanulónak következetesen kedvesnek, el-
kötelezettnek, segítőkésznek kell lennie, nemcsak időnként, 
hanem állandóan. Jusson eszedbe, hogy minden idő, amit nem 
a szolgálatra (vagy a szolgálatra való felkészülésre) fordítasz, 
számunkra elveszett idő.”

„Ha valami rosszat látsz magadban, férfiasan és eredmé-
nyesen ragadd meg. Tarts ki, és győzni fogsz. Az egész csak 
akaraterő kérdése. Lesd a kínálkozó lehetőségeket, és figyelj a 
célzásokra, iparkodj megbízható tanulóvá válni. Én minden-
kor kész vagyok neked segíteni, de helyetted nem tudom elvé-
gezni a munkát, az erőfeszítésnek a te részedről kell érkeznie. 
Próbálj meg minden témában elmélyülni, és a szolgálat iránti 
teljes odaadással élni.”



„Jól dolgoztál, de azt szeretném, hogy még jobban tedd a 
dolgodat. Próbára tettelek azáltal, hogy lehetőségeket adtam 
neked a segítségnyújtásra, és eddig nemesen megragadtad 
őket. Ezentúl több és nagyobb lehetőséget biztosítok neked, 
és azok felismerésétől és kihasználásától függ a fejlődésed. Ne 
feledd, hogy az eredményes munka jutalma mindenkor abban 
áll, hogy egyre több feladat tárul eléd, és hogy a számodra 
csekélynek tűnő ügyek iránti hűség a nagyobb jelentőségű 
munkákba történő bevonásodhoz vezet. Remélem, hamarosan 
közelebb kerülsz hozzám, és segítesz testvéreidnek a Király 
lábaihoz vezető ösvényen haladni. Legyél hálás azért, hogy 
olyan hatalmas szereteterővel bírsz, hogy tudod, miként lehet 
világodat napfénnyel elárasztani, önmagadat királyi bőkezű-
séggel odaadni, és király módjára szabadon szétszórni. Ez iga-
zán jól van, de vigyázz, nehogy a szeretet e nagy virágának 
szívében a gőgnek akárcsak parányi pontja is lapuljon, amely, 
mint a bomlás alig látható kicsiny foltja, addig terjeszkedik, 
amíg bemocskolja és megfertőzi az egész virágot. Emlékezz 
arra, amit Nagy Testvérünk írt: „Légy alázatos, ha el akarod 
érni a bölcsességet; légy még alázatosabb, ha ura vagy annak.” 
Ápold az alázatosságot, ezt a szerény és illatos növényt, amíg 
lényednek minden ízét át nem járja édes illata.”

„Amikor az egységre törekszel, nem elég a többieket ma-
gadba vonni, és auráddal beburkolni, hogy eggyé tedd őket ma-
gaddal. Ezzel kétségtelenül már jelentős lépést tettél előre, de 
még ennél is tovább kell menned, és mindegyikkel eggyé kell 
válnod; be kell lépned a testvéreid szívébe, és meg kell értened 
őket. Mindez sohasem történhet kíváncsiságból, mert a testvér 
szíve egyaránt titkos és szent hely, nem szabad abba belenyúlni 
vagy megvizsgálni, hanem inkább igyekezz azt tiszteletteljesen 
megérteni, és szeretettel segíteni. Könnyű másokat a magunk 
szempontjából kritizálni, annál nehezebb megismerni és meg-
szeretni őket. Pedig ez az egyetlen út mások megnyerésére. Azt 
akarom, hogy gyorsan fejlődj, hogy alkalmazhassalak a Nagy 
Munkában; és hogy ebben segítselek, áldásomat adom rád.”



„Lányom, jól tetted, hogy – befolyásodat kifejtve – igye-
keztél a környezetedben lévő durvább elemeket kiművelni, és 
hogy segítettél egy másik tiszta léleknek a hozzám vezető úton. 
Ez örökké ragyogó csillag lesz dicsőséged koronáján, folytasd 
tehát az iránta való segítésedet, és láss hozzá, hogy nemso-
kára újabb csillagokkal gyarapítsd koronádat. A jó munkád 
tette lehetővé számomra, hogy sokkal hamarabb vonhassalak 
közelebb magamhoz, mint különben tehettem volna. A gyors 
előrehaladásnak nincs biztosabb módszere, mint annak szen-
telni életünket, hogy másokat segítsünk a felfelé vezető Ösvé-
nyen. Szerencsés vagy abban a tekintetben is, hogy találkoztál 
egy régebbi társaddal, hiszen két ember – akik valóban tudnak 
együtt dolgozni – együttesen sokkal hatékonyabb, mintha kü-
lön-külön fejtenék ki ugyanazt az erőt. Eredményesen indultál, 
gyorsan és biztosan haladj tovább ugyanezen a vonalon.”	

„Üdvözöllek téged, mint dicsőséges csapatunk legújabb tag-
ját. Nem könnyű teljesen elfeledkezned magadról, és fenntar-
tás nélkül átadnod magad a világ szolgálatának. Mégis ezt kí-
vánják tőlünk. Azért kell élnünk, hogy áldássá legyünk mások 
számára, és hogy elvégezzük a ránk bízott munkát. Jól kezdted 
az önfejlesztési feladatot, de még sok a tennivaló. Nyomd el az 
ingerlékenység legapróbb árnyalatát is, és állj mindig készen 
tanácsok és utasítások elfogadására. Ápold az alázatot és az 
önfeláldozást, valamint töltsd meg bensődet buzgó szolgálati 
lelkesedéssel. Így leszel megbízható katonája a Nagy Mester 
világot megváltó seregének. Hogy ebben segítségedre legyek, 
ezennel próbatanítványommá fogadlak.”

„Elégedett vagyok veled, de szeretném, ha még többet ten-
nél. Mert te – gyermekem – képes vagy gyorsabban haladni, és 
azt akarom, hogy ezt olyan célodként tűzd ki, amelyet minden-
áron el kívánsz érni. Egyes akadályok – amelyek leküzdésére 
tanítottak – ugyan jelentéktelennek tűnhetnek számodra, de 
valójában igenis fontosak, mert felszíni jelei egy belső álla-
potnak, amelyet meg kell változtatni, ha hasznára akarsz lenni 
Urunknak, amikor eljön. Ez radikális változást jelent, amelyet 



nem lesz könnyű végrehajtanod, de az erőfeszítés megéri a fá-
radságot. Szeretném, ha a következő szabályokat magad elé 
idéznéd:

1. Felejtsd el önmagadat és személyes vágyaidat, és csak
mások szolgálatára emlékezz; minden erődet, gondolatodat és 
lelkesedésedet teljes egészében ennek a törekvésnek szenteld.

2. Semmilyen kérdésben ne nyilváníts véleményt, hacsak
határozottan nem kérnek rá.

3. Mielőtt beszélnél, mindig gondold át, hogy amit mon-
dani akarsz, milyen hatással lesz másokra.

4. Soha ne áruld el, és ne kommentáld egy testvér gyen-
geségét.

5. Gondolj arra, hogy még sok a tanulnivalód, és ezért
gyakran tévedhetsz; tehát illő szerénységgel beszélj.

6. Ha szólítanak, azonnal mozdulj meg, és ne várd meg
éppen aktuális tevékenységed befejezését; ha pedig fontos kö-
telességet teljesítesz, magyarázd el szelíden, mi az.

Közelebb akarlak vonni magamhoz, és ha megtartod ezeket 
az utasításokat, akkor nemsokára megtehetem. Addig is áldá-
som nyugszik rajtad.”

LEGYETEK OLYANOK, MINT A KISGYERMEKEK

Sokan, olvasva ezeket az utasításokat, meglepődhetnek 
azok rendkívüli egyszerűségén. Még az is lehet, hogy lenézik 
ezen tanácsokat, mint amelyek kevésbé alkalmasak arra, hogy 
modern civilizációnk rendkívüli összetettségében irányítsák és 
segítsék az embereket. De, aki így gondolkodik, elfelejti, hogy 
a tanítványi élet lényegéhez tartozik a bonyolultság mellőzése 
és elhagyása; mint ahogy a Mester fogalmazott: „Jöjj ki a te 
világodból, és lépj be a miénkbe!” Olyan gondolatvilágba kell 



belépni, amelyben az élet egyszerű és céltudatos, amelyben a jó 
és rossz ismét világosan elkülöníthető, és amelyben az előttünk 
álló következmények egyenesek és érthetőek. Ezt a tiszta életet 
kell a tanítványnak élnie, mert éppen az általa elért egyszerűség 
teszi számára lehetővé a gyorsabb haladást. Életünket bonyodal-
mak és bizonytalanságok zűrzavaros szövevényévé, ellentétes 
áramlatok viharává silányítottuk, amelyben a gyengék elbuknak 
és elsüllyednek. A Mester tanítványának azonban erősnek és jó-
zannak kell lennie, saját kezébe kell vennie élete irányítását, és 
azt isteni egyszerűséggel letisztulttá kell tennie. Elméjének félre 
kell söpörnie az emberiség által előidézett zűrzavart és tévesz-
mét, és nyílegyenesen kell a cél felé haladnia. „Ha meg nem tér-
tek, és olyanok nem lesztek, mint a kisgyermekek, semmiképp 
sem juthattok be a mennyek országába.” A mennyek országa 
pedig – ne feledjük – az Adeptusok Nagy Fehér Testvérisége. 
(Lásd: A Keresztény Ünnepek Rejtett Oldala, The Hidden Side 
of Christian Festivals, pp. 12, 446.)

Ezekből a kivonatokból láthatjuk, hogy a Mester milyen 
magas eszményt állít tanítványai elé, ami néhányuk számára 
olyasminek tűnhet, mint amit a teológiában tökéletes tanács-
nak neveznek, vagyis olyan célnak vagy állapotnak, amit lehe-
tetlen egyelőre tökéletesen elérni, mégis állandóan törekedni 
kell rá. Minden törekvő magasra helyezi a lécet, de egyikük 
sem érheti el teljesen azt, különben egyáltalán nem kellene fi-
zikai inkarnációban élniük. Nagyon távol állunk a tökéletes-
ségtől, de a Nagyokhoz közel hozható fiataloknak csodálatos 
lehetőségük van, már csak a fiatalságuk és alakíthatóságuk 
miatt is. Nekik sokkal könnyebb kiküszöbölniük a kisebb-na-
gyobb hiányosságokat, mint az idősebb embereknek. Ha egész 
életük során képesek a helyes nézőpontot követni, a megfelelő 
okok alapján cselekedni, és korrektül viselkedni,  akkor folya-
matosan közelebb és közelebb jutnak a Mester eszményéhez. 
Ha a próbatanítvány fizikai testének éber állapotában láthatná 
a Mester által alkotott élő képeket, sokkal jobban megértené az 
apró részletek fontosságát.



AZ INGERLÉKENYSÉG HATÁSAI

Az ingerlékenység gyakori nehézség. Amint már kifejtet-
tem, könnyen jelentkezhetnek az ingerlékenység tünetei bárki-
nél, aki a mai civilizáció keretei között él, és akinek az idegei 
állandó feszültségnek vannak kitéve. Egyre kevesebben tud-
juk kivonni magunkat a kínzó zajok káros hatása alól. A túl-
zott zajterhelés nyugtalanítja az idegeket, és ingerlékenységet 
okoz. Az érzékeny emberek általános tapasztalata, hogy vala-
hányszor bemennek egy városba, mindig egészen megtörten 
és fáradtan térnek haza. Sok minden hozzájárulhat a fáradtság-
hoz, de elsősorban mégis a folytonos zaj okozza a kimerült-
séget, valamint a különböző rezgésű asztrális testek nyomása, 
amelyek mind izgatottak és csekélységek által zavartak. Ilyen 
körülmények között nagyon nehéz elkerülni a hirtelen felindu-
lást, különösen vonatkozik mindez a tanítványokra, akiknek 
teste ingerlékenyebb és érzékenyebb, mint a hétköznapi em-
bereké.

Természetesen ez a nyűgösség inkább csak a felszínt érin-
ti, nem hatol egészen mélyre; de jobb elkerülni – amennyire 
lehetséges – még egy ilyen felületes ingerültséget is, mert a 
hatásai sokkal tovább tartanak, mint azt általában gondolnánk. 
Nagy vihar esetén először a szél felkavarja a hullámokat, de a 
hullámok még a szél lecsillapodása után is sokáig háborognak. 
Ez a hatás a viszonylag nagy fajsúlyú vízen mutatkozik, az 
asztrális test anyaga azonban sokkal finomabb a víznél, ezért 
a beinduló rezgések jóval mélyebbre hatolva tartósabb impul-
zust eredményeznek. Egy kisebb fajta kellemetlen, ideiglenes 
érzés – ami tíz perc alatt elmúlik – akár negyvennyolc óráig 
tartó hatást is gyakorolhat asztrális testünkre. A rezgések sok-
szor hosszabb időtartamon belül sem csillapodnak le.

Egy ilyen hiányosság a leghatékonyabban úgy szüntethe-
tő meg, hogy – a figyelmünk ráirányítása helyett – a vele el-
lentétes erény kifejlesztésére törekszünk. Az egyik lehetséges 
megoldás, hogy gondolatainkat határozottan szembeállítjuk 



ezzel a hibával, de az eljárással egyúttal kiváltjuk a mentális 
vagy asztrális elementálok ellenállását is. Ezért sokszor job-
ban járunk, ha figyelmünket másokra tereljük, természetesen 
mindezt az irántuk tanúsított szeretetre alapozva. A szeretettel 
és figyelmességgel telített ember ugyanis nem engedi meg ma-
gának, hogy ingerülten beszéljen, vagy akár indulatosan gon-
dolkodjon másokról. Aki képes ezt a gondolatot a gyakorlatba 
átültetni, ugyanazt az eredményt éri el az elemi lények (ele-
mentálok) ellenszegülésre irányuló ingerlése nélkül.

ÖNZÉS

Az önzésnek számtalan formája van. Az önzés bármelyik 
fajtájáról is beszélünk, mindegyik rendkívül hátrányosan 
érinti a tanítvány fejlődését. Ezek egyike a lustaság. Lát-
tam valakit annyira gyönyörködni egy könyvben, hogy még 
a pontosság kedvéért sem volt kedve azt letenni; egy másik 
ember pedig esetleg nagyon csúnyán ír, nem gondolva arra, 
hogy az másra nézve – aki kénytelen az ő kézírását olvasni – 
mennyire szem- és kedélyrontó lehet. Az apró hanyagságok 
csökkentik az ember fogékonyságát a magasabb hatásokkal 
szemben, rendetlenné és nehezebbé teszik mások életét, és 
tönkreteszik az önuralmat és a hatékonyságot. A megfelelő 
munkavégzéshez elengedhetetlen a hatékonyság és a pon-
tosság. Sok emberből hiányzik a kellő produktivitás. A rájuk 
bízott munkát – mindenféle kifogást keresve – nem fejezik 
be, vagy a tőlük kért információt nem tudják, hol és hogyan 
találják meg. Az emberek nagyon különböznek e tekintetben. 
Ha egyiktől kérdezünk valamit, így felelhet kérdésünkre: 
„Nem tudom”; de egy másik ezt mondhatja: „Nos, nem tu-
dom, de megyek és megtudakolom”, és vissza is jön a kért 
felvilágosítással. Hasonló módon az egyik ember elindul, 
hogy valamit véghez vigyen, és azzal tér vissza, hogy kép-
telen volt küldetését végrehajtani; de egy másik nem tágít, 
amíg a kitűzött célt el nem éri.



A tanítványnak azonban minden jó munka – amelyek, ha 
anyagi értelemben csekélyek is, de szellemi értéküket tekintve 
kétségtelenül nagyok – megvalósításánál arra kell gondolnia, 
hogy azok milyen előnyökkel járnak majd mások számára, és 
arra a lehetőségre, hogy ezzel is a Mestert szolgálja. És sohase 
arra a jó karmára gondoljon, amit ezek a munkák eredményez-
nek a számára, ami csak egy másik és nagyon finom formája 
lenne az énközpontúságnak. Emlékezzetek arra, hogyan fo-
galmazott Krisztus: „Amennyit a legkisebb testvéreim közül 
megtettetek, velem tettétek meg.”

Hasonló hatások tükröződnek vissza a levertségben, a fél-
tékenységben, valamint a jogok agresszív érvényesítésében is. 
Egy Adeptus azt mondta: „Gondolj kevesebbet a jogaidra, és 
többet a kötelességeidre!” Igaz, hogy a külvilággal szemben 
néha kerülhet a tanítvány olyan helyzetbe, hogy kénytelen ud-
varias módon ragaszkodni ahhoz, amire szüksége van; de a 
tanítványtársai vonatkozásában jogokról sohasem lehet szó, 
csak lehetőségekről. Ha valaki bosszankodik, akkor agresszív 
érzéseket kezd kivetíteni magából, és nem is kell eljutnia az 
igazi gyűlöletig, de máris sötéten izzóvá teszi asztrális testét, 
és mentális testét is károsan befolyásolja.

AGGÓDÁS

Hasonlóan romboló hatású zavarok gyakran jönnek létre a 
mentális testben is. Ha valaki túlzottan aggódik egy problé-
ma miatt, és azt újra meg újra meghányja-veti az elméjében 
anélkül, hogy bármilyen következtetésre jutna, ezzel mentális 
testében viharhoz hasonló folyamatot idéz elő. A rezgések erre 
a szintre jellemző rendkívüli finomsága miatt a vihar szó csak 
részben fejezi ki a valóságot. Közelebb jutunk az igazsághoz, 
ha a mentális test egy fájdalmas helyének képzeljük el az így 
okozott hatást, mint valami horzsolás által keletkezett gyulla-
dást. Néha találkozunk vitatkozó emberekkel, akiknek létele-
mük a vitázás, és láthatóan annyira szeretik ezt a gyakorlatot, 



hogy alig törődnek azzal, hogy a probléma melyik oldalán áll-
nak. Egy ilyen típusú egyén mentális teste állandó gyulladás-
ban van, és ez a gyulladás a legkisebb kihívásra is bármely pil-
lanatban kész tényleges, nyílt sebbé fakadni. Az ilyen ember 
okkult téren nem remélhet semmilyen fejlődést mindaddig, 
amíg beteges állapotán józan értelemmel és egyensúly terem-
tésével nem tud változtatni.  

Szerencsére a jó érzelmek tovább fennmaradnak, mint a 
rosszak, mert az asztráltest finomabb részében működnek. Az 
erős szeretet vagy odaadás érzésének hatása még azután is 
sokáig megmarad az asztrális testben, hogy a kiváltó ok már 
régen feledésbe merült. Lehetséges, bár szokatlan, hogy az 
asztrális testben egyszerre két különböző, erős rezgéscsoport 
érvényesül – például szeretet és harag. Erős harag érzésekor 
általában nem vagyunk képesek szeretetteljes érzelmekre, ki-
véve azokat az eseteket, amikor a harag nemes felháborodás-
ból táplálkozik. Ilyen esetekben az utókövetkezmények párhu-
zamosan haladnak, de az egyik magasabb szinten érvényesül, 
mint a másik, és ennélfogva tovább is fog tartani.

NEVETÉS

Természetes jelenség, hogy a fiatalok szeretik jól érezni 
magukat. Szeretnek mulatni, vidámnak lenni, jókedvű törté-
neteket olvasni és hallani, és azokon jókat nevetni. Mindez 
tökéletesen rendben van, és semmilyen kárt nem okoz. Ha az 
emberek látnák a jóízű, barátságos nevetés által keltett rezgé-
seket, azonnal felismernék, hogy bár az asztráltest bizonyos 
mértékig felkavarodik, a folyamat a máj lovaglás közbeni 
felrázásához hasonlítható; valójában jót tesz, mindenféle ártó 
hatás nélkül. De ha azoknak a kevésbé tetszetős történetek-
nek a hatásait is láthatnánk, amelyeket rosszindulatú emberek 
szoktak mesélni egymásnak, hátborzongató különbséget ész-
lelnénk. Az ilyen gondolatok minden tekintetben gonoszak, és 
az általuk létrehozott gondolatformák hosszú időre az asztrá-



lis testhez tapadnak, és mindenféle undorító entitást vonzanak 
magukhoz. A Mesterekhez közeledőknek ettől a durvaságtól 
– valamint mindentől, ami lármás és durva – teljes mértékben
mentesnek kell lenniük. A fiatalabbaknak pedig állandóan óva-
kodniuk kell attól, nehogy visszaessenek a gyerekesség vagy 
az ostobaság csapdájába.

Az esztelen vihogást mindenáron el kell kerülni, ugyanis na-
gyon rossz hatással van az asztrális testre. Körülszövi egy szür-
késbarna fonalakból álló hálóval, amely egy visszatetsző réte-
get alkotva megakadályozza a pozitív hatások bejutását. Ez egy 
olyan veszély, amely ellen a fiataloknak szorgosan kell véde-
kezniük. Legyél olyan boldog és jókedvű, amilyen csak lehetsz; 
a Mester örömmel fogja ezt látni, és segíteni fog utadon. De 
soha egy pillanatra se hagyd, hogy örömödet bármiféle durva-
ság vagy gorombaság mocskolja be, sohase engedd nevetésedet 
illetlen vihogássá válni, se ostoba kuncogássá fajulni.

Mint sok egyéb kérdésben, úgy ebben is határozott válasz-
tóvonalat kell húznunk az ártalmatlan és a könnyen károssá 
váló közé. A határvonal meghatározásának legbiztosabb mód-
ja annak mérlegelése, hogy a mulatság túlmegy-e a jó ízlés és a 
finomság határain. Abban a pillanatban, amikor a nevetés ezt a 
határt túllépi, amint a legkisebb mértékben is harsánnyá válik, 
és amely pillanatban megszűnik tökéletes kifinomultsága, ve-
szélyes talajra lépünk. A megkülönböztetés belső értelmezése 
szerint, amíg a valódi Én (ego) teljes mértékben irányítja aszt-
ráltestét, addig minden rendben van; amint azonban elveszíti 
az uralmát, a nevetés üressé és esztelenné válik – a ló mintha 
elszaladna lovasával. Az ilyen ellenőrizetlenül hagyott asztrá-
lis test minden futó befolyás kénye-kedve szerint alakul, és 
könnyen megtámadják a legkevésbé sem kívánatos gondola-
tok és érzések. Vigyázzatok arra is, hogy vidámságotok min-
dig tiszta legyen, soha egy pillanatra se szennyezze be mások 
szenvedése vagy veresége fölött érzett káröröm. Ha bárkivel 
valamilyen megalázó esemény történik, ne álljatok ott tétlenül 
az eset vicces oldalán nevetgélve, hanem azonnal rohanjatok 



oda segíteni és vigasztalni az illetőt. Szerető gyöngédség és 
segítőkészség – mint legkiválóbb jellemvonások – kísérjenek 
benneteket az úton.

INDOKOLATLAN SZAVAK

Egy tisztánlátónak, aki látja a különféle nemkívánatos ér-
zelmek magasabb testekre gyakorolt hatását, nem nehéz meg-
értenie, mennyire fontos ezen érzületek irányítása és uralása. 
De mivel a legtöbben nem látjuk ezt az eredményt, hajlamosak 
vagyunk erről megfeledkezni, és számos gondatlanságot en-
gedünk meg magunknak. Ugyanez vonatkozik a hétköznapi 
vagy meggondolatlan megjegyzések által keltett hatásokra is. 
A beszámolók szerint Krisztus – utolsó földi megtestesülése-
kor – azt mondta, hogy az embereknek az utolsó ítélet napján 
minden hiábavaló szóért számot kell adniuk. Ez kegyetlenül 
hangzik, és ha az ítélet ortodox felfogása helyes lenne, akkor 
az valóban igazságtalan és szörnyű volna. Krisztus természe-
tesen a legkevésbé sem úgy értette mondandóját, hogy minden 
haszontalanul kiejtett szó örök kínzásra kárhoztatná az embert, 
hiszen ez teljes képtelenség lenne; azt viszont tudjuk, hogy 
minden szónak és minden gondolatnak megvan a maga kar-
mája (következménye), és amikor ostoba dolgokat ismételünk 
újra és újra, akkor a jó hatásokat távol tartó légkört teremtünk 
magunk körül. Ennek elkerülése érdekében folyamatos oda-
figyelésre van szükségünk. Emberfölötti elvárás lenne, hogy 
valaki egy pillanatra se feledkezzen meg magáról; de elvégre – 
Mesterét követve – az emberfelettivé válásnál egyik tanítvány 
sem teheti alacsonyabbra a mércét. A tanítvány az adeptusi 
szintet – miután az maga a tökéletesség – még nem képes elér-
ni, de ha állandóan a kifogástalan életre való törekvés jellemzi, 
sokkal közelebb kerül hozzá. Minden kimondott haszontalan 
szó befolyásolja egy időre a Mesterrel való összeköttetését, 
tehát a legnagyobb gonddal kell vigyáznia minden szavára. 
(Lásd a 14. fejezetben a helyes beszédről mondottakat.)



A BESZÉDALKOTTA FORMÁK

A tanítványnak ügyelnie kell beszédének tartalmára és 
módjára egyaránt, hogy az vonzó, szép és korrekt, valamint 
hanyagságtól és túlzásoktól mentes legyen. Szavait jól kell 
megválasztania és kiejtenie. Sokan úgy gondolják, hogy a 
hétköznapi életben nem szükséges a világos beszédre különö-
sebb figyelmet fordítani. Pedig a tiszta kommunikáció sokkal 
fontosabb annál, mint azt általában vélelmezik. Beszédünkkel 
ugyanis – interakciós alapon – folyamatosan alakítjuk kör-
nyezetünket és önmagunkat. Szobáinkat és házainkat saját 
gondolatainkkal töltjük meg, és ebben az általunk determinált 
környezetben kell élnünk. Ha például valaki átengedi magát a 
depressziónak, akkor a szobája is feltöltődik ezzel a tulajdon-
sággal (rezgéssel), és minden oda belépő érzékeny személy 
életerejének bizonyos mértékű csökkenését, jó hangulatának 
elvesztését fogja tapasztalni. Ő pedig, aki sok időt tölt a szobá-
ban, mindig a levertség hatása alatt lesz, és azt nagyon nehe-
zen fogja tudni lerázni magáról. Ugyanígy, ha valaki gondatlan 
és műveletlen beszéde által kellemetlen hangformákkal veszi 
körül magát, beszédével olyan légkört teremt, amelyben ezek 
a formák állandóan visszahatnak rá. Ennek az örökös nyomás-
nak köszönhetően az illető valószínűleg sokszorosítani fogja 
ezen kellemetlen formákat, és ha nem vigyáz eléggé, egyszer 
csak azt veszi észre, hogy már szokásává vált a közönséges és 
durva beszéd. 

Több ízben hallottam iskolai tanároktól: „A gyerekek be-
szédével nem tudunk mit kezdeni. Amíg itt vannak az iskolá-
ban, megpróbáljuk őket kijavítani. De otthon a szavak rossz 
kiejtése ragad rájuk, és ez olyan mértékben rögzül bennük, 
amit az iskolában már képtelenség ellensúlyozni.” A gyerekek 
talán napi öt órát vannak az iskolában, a fennmaradó idő nagy 
részét otthon töltik. Ebben az otthoni légkörben pedig a hely-
telen hangformák rabjaivá válnak, úgy, hogy bizonyos szava-
kat nem lesznek képesek kimondani, mert nem tudnak tiszta 
hangokat kiejteni. Ausztrália egyes részein például, amikor azt 



próbálják mondani: „Now it is time to go to school.”, valami 
ehhez hasonlót mondanak: „Naow it is toime to gauw to skyu-
le.” Az ilyen hozzáállás nem szül semmi jót. Azt gondolhat-
nánk, hogy ez egy jelentéktelen és mellékes kérdés, azonban 
egyáltalán nem lényegtelen, hiszen számos ilyen állandóan 
ismétlődő jelenség együttesen már jelentős hatást válthat ki. 
Minden bizonnyal jobb, ha szépséggel vesszük körül magun-
kat, mintha csúfsággal tennénk ugyanezt, még akkor is, ha 
mindezt éteri anyagba ágyazzuk be. Nagyon fontos, hogy he-
lyesen, tisztán és szépen beszéljünk, mert az belső és külső 
finomodást eredményez egyaránt. Ha durván és pongyolán be-
szélünk, azzal lerontjuk gondolataink minőségét; és az ilyen 
beszédmód visszatartja és utálattal tölti el azokat, akiken se-
gíteni akarunk. Akik nem tudnak szabatosan fogalmazni, azok 
pontos gondolkodásra sem lehetnek képesek, sőt még erkölcsi 
tekintetben is határozatlanok lesznek, mert ezek a dolgok mind 
kölcsönösen hatnak egymásra.  

Minden kimondott szó egy kicsi formát alkot az éteri anyag-
ban, éppúgy, mint a gondolat a mentális közegben. Néhány szó 
különösen káros formát eredményez. A gyűlölet szó például 
annyira szörnyű formát hoz létre, hogy – szembesülve a lát-
ványával – soha nem használom ezt a szót. Mondhatjuk, hogy 
nem szeretünk valamit, vagy nem törődünk vele, de (hacsak 
tehetjük) soha ne használjuk a gyűlölet szót, mert már az álta-
la alkotott forma puszta látása is fölöttébb rossz érzést okoz. 
Vannak viszont olyan szavak is, amelyek gyönyörű formákat 
hoznak létre, és amelyeket jó kimondani. Mindez kidolgoz-
ható volna tudományosan, és nem kétlem, hogy előbb-utóbb 
erre is sor kerül. Általánosságban azonban elmondható, hogy a 
kívánatos tulajdonságokhoz kapcsolódó szavak kellemes for-
mákat hoznak létre, a rossz jellemvonásokhoz kötődő szavak 
pedig csúnya mintákat.

Az ilyen szóalakokat nem a szót kísérő gondolat határozza 
meg, mivel a gondolat egy magasabb típusú anyagban építi fel 
saját formáját. A gyűlölet szót például sokszor használjuk csak 



úgy odavetve (teszem azt, ha valamilyen ételről beszélünk), 
minden igazi gyűlölködés nélkül. Nyilvánvalóan ez a szónak 
teljesen hiábavaló alkalmazása, és világos, hogy semmilyen 
komoly érzést nem közöl, ennek megfelelően az asztrális gyű-
löletforma sem jön létre. Ugyanakkor viszont a csúnya éteri 
hangforma megjelenik, éppen úgy, mintha a beszélő komolyan 
gondolta volna a szó igazi jelentését. Tehát egyértelműen meg-
állapítható, hogy a gyűlölet szó káros. Ugyanez igaz a tanulat-
lan és kulturálatlan emberek körében olyan gyakran használt 
eskükre és obszcén szavakra is, amelyek némelyike által létre-
hozott formák különösen borzalmasak, ha tisztán látjuk őket. 
Elképzelhetetlen, hogy a tanítványságra törekvők bármelyike 
is bemocskolná ajkát ilyen szavak kimondásával. Gyakran 
hallunk embereket mindenféle pongyola, szleng kifejezéseket 
alkalmazni, amelyeknek a valóságban semmi értelmük vagy 
ismert származásuk sincs. Fontos, hogy mindezt kerülje az ok-
kultizmussal ismerkedő tanuló.	

Ugyanez igaz a túlzás szokására is. Az emberek néha rend-
kívül extravagáns módon beszélnek. Ha valami száz yardnyi 
távolságra van, azt mondják, hogy mérföldekre esik innen. Ha 
a szokottnál egy kissé melegebb nap köszönt be, azt mondják, 
hogy forróság van. Gyenge a nyelvtudásunk, ha nem tudunk 
szavakat találni gondolataink különböző fokozatainak kifeje-
zésére anélkül, hogy belemerülnénk ezekbe a vad és értelmet-
len szuperlatívuszokba. Mindezek közül talán a legrosszabb, 
hogyha például a „rendkívül jó” kifejezés helyett a „borzasztó 
jó” szófordulatot használjuk. Ami nemcsak fogalmi ellent-
mondás, és ezért teljesen buta és értelmetlen kifejezés, hanem 
elrettentő visszaélés is egy olyan szó használatával, amelynek 
megvan a maga ünnepélyes jelentése, és ami ilyen értelemben 
groteszk módon alkalmatlanná teszi használatát. Minden ilyen 
éktelenséget szigorúan kerülnie kell annak, aki az okkultizmus 
hallgatója akar lenni.

Nem lehet eléggé hangsúlyozni a beszéd fölötti uralkodás 
szükségességét szavaink jelentésének szabályozása szempont-



jából. És jogosan tesszük ezt, mert ennél semmi sem fonto-
sabb. Bárcsak mindannyian kontrollálni tudnánk szavaink 
használatát, és ezt tekinthetnénk akár önképzésnek is. A be-
széd szabatosságának és finomításának fontosságát nem lehet 
eléggé nyomatékosítani.	

Amikor beszélünk vagy nevetünk, nemcsak hangot, hanem 
színt is alkotunk. Ha a nevetés szívből jövő és kedves, akkor 
nagyon kellemes hatást kelt, és az öröm érzését árasztja szét. 
Ha azonban ez egy gúnyos vagy csípős nevetés, esetleg durva 
röhögés, netán elfojtott kuncogás vagy vihogás, akkor viszont 
mindez rendkívül kellemetlen hatást okoz. Figyelemre méltó, 
hogy a gondolatok és érzések minden árnyalata mennyire pon-
tosan tükröződik vissza más síkokon. Különösen szembetűnő 
ez akkor, amikor egyik országból a másikba utazunk, és a leve-
gőt egészen más hanghatások töltik be. Ha valaki például átkel 
a Csatornán Angliából Franciaországba, azonnal látja, hogy 
a francia nyelv által alkotott hangformák teljesen eltérnek az 
angoltól. Bizonyos hangoknál különösen észrevehető ez, mert 
minden nyelvnek megvannak a maga sajátos hangjai, és éppen 
ezek azok a fő jellemzők, amelyek megkülönböztetik az egyik 
nyelv megnyilvánulását a másik nyelvétől.

Az előállított formák színe inkább attól függ, hogy milyen 
szellemben beszélünk. Lehet, hogy két ember ugyanazt mondja, 
és így szavaikkal nagyjából azonos formákat alkotnak, a formák 
mögött azonban egymástól eltérő szellemek állnak. Amikor 
elválunk valakitől, azt mondjuk: „Viszlát” („Good bye”). Eze-
ket a szavakat gyakran a baráti érzés valódi kitörése kíséri, de 
ha hétköznapi hangon, különösebb gondolat vagy érzés nélkül 
mondjuk ugyanezt, akkor a magasabb világokban a két mondás-
nak teljesen eltérő hatása mutatkozik. Az egyik csak egy keveset 
jelentő és alacsony hatású villanás, a másik pedig egy határozott 
kiáradás, amit a barátunkra irányítunk. Érdemes megjegyezni, 
hogy a „Good bye” kifejezés jelentése: „Isten legyen veled” 
(„God be with you”); tehát ezzel a köszöntéssel lényegében ál-
dást adunk. Franciaországban azt mondjuk: „Búcsú” („Adieu”), 



„Istennek ajánllak” („To God I commend you”). Igazán akkor 
tennénk jót, ha a köszöntés kimondásakor annak valódi jelen-
tésére gondolnánk, hiszen akkor az akaratunk és a gondolatunk 
szinkronba kerülne a szavakkal, és az áldás valódi segítség len-
ne, nem csupán alkalmi felvillanás.  

A tanítvány beszédének mindezekben kifinomultnak és fej-
lettnek kell lennie. Emlékezzetek arra, amit az Ázsia világossága 
(The light of Asia) cmű könyv mond, hogy a Király, az Én, ben-
nünk van; és bárminek, amit az ő jelenlétében kiejtünk a szánkon, 
arany szavakkal kifejezett arany gondolatnak kell lennie:

Úgy uralkodjatok az ajkakon,

Mintha palotaajtók volnának,

Melyeken belül a Király van;

Nyugodt, tisztességes és udvarias legyen minden szó, 

Melyet ettől a jelenléttől nyer.

KAPKODÁS

Különösen fontos, hogy a tanítvány kerüljön mindenféle iz-
gatottságot vagy kapkodást. Sok energikus és komoly tanuló 
rontja el és teszi semmissé erőfeszítéseinek nagy részét azáltal, 
hogy enged ezeknek a kudarcoknak; és olyan remegő vibráci-
ókból álló aurát teremt maga köré, amelyen keresztül egyetlen 
gondolat vagy érzés sem tud torzulás nélkül ki- vagy beha-
tolni. A legjobb erő is, amit magából kiáraszt, olyan remegést 
hordoz magában, amely valósággal semlegesíti azt. Legyetek 
szerfelett alaposak, de ezt a pontosságot tökéletes nyugalom-
mal érjétek el, soha ne sietéssel vagy kapkodással.

Egy másik szempont, amelyet meg kell értetnünk tanít-
ványainkkal, hogy az okkultizmusban mindig pontosan azt 



értjük, amit mondunk, sem többet, sem kevesebbet. Ha elfo-
gadunk egy szabályt, miszerint semmi rosszat vagy kritikát 
nem szabad mondani a másikról, akkor ezt szó szerint kell ér-
teni. Nem úgy, hogy – amikor véletlenül eszünkbe jut – kissé 
csökkentjük aznapi rosszindulatú és elítélő szavaink számát, 
hanem úgy, hogy teljesen megszüntetjük ezt a gyakorlatot. 
Már annyira megszoktuk, hogy különféle etikai utasításokat 
hallunk – amelyeket (úgy tűnik) senki sem vesz komolyan 
–, hogy szokásunk szerint azt gondoljuk, hogy a vallás nem 
kíván tőlünk egyebet, mint egy eszme felületes elfogadását, 
vagy alkalmi gyenge kísérletet annak megközelítésére. Tel-
jesen félre kell dobnunk ezt a gondolkodásmódot, és meg 
kell értenünk, hogy valahányszor a Mester vagy tanítványa 
nekünk okkult útbaigazításokat ad, az mindenkor pontos és 
betű szerinti engedelmességet kíván. (A témára vonatkozó 
további útmutatásokat a tisztelt olvasó a Beszélgetések az 
Okkultizmus Útján (Talks on the Path of Occultism) című 
könyvben találhat.)

A CSATLAKOZÁS ÉRTÉKE

Mind a próbaidős, mind az elfogadott tanítványnak gyakran 
nagy segítséget nyújt a Mester valamelyik idősebb tanítványá-
nak jelenléte. India régmúlt korában, ha egy guru kiválasztotta 
a cséláit, csoportot alkotott belőlük, és bárhová is ment, ma-
gával vitte tanulóit. Időnként tanította őket, de gyakran nem 
részesültek semmilyen oktatásban. Mégis gyorsan haladtak 
előre, mert egész idő alatt a tanító aurájában tartózkodva, har-
monikus kapcsolatot tudtak kialakítani gurujukkal, ahelyett, 
hogy közönséges hatások vették volna körül őket. A tanító a 
jellemépítésben is segített nekik, és mindig gondosan figyelte 
a tanoncokat. A Mestereink ezt a feladatot a fizikai világban 
nem vállalhatják fel, de néha úgy intézik ügyeiket, hogy né-
hány idősebb képviselőjük körbe tudja venni magát a fiatalabb 
újoncok egy-egy csoportjával. És egyenként foglalkoznak ve-



lük, ugyanúgy, ahogy egy kertész foglalkozik a növényeivel, 
éjjel-nappal rájuk sugározva azokat a hatásokat, amelyek bi-
zonyos tulajdonságok felébresztéséhez vagy gyenge pontjaik 
megerősítéséhez szükségesek. Az idősebb segítő ritkán kap 
közvetlen utasításokat ezzel a munkával kapcsolatban, bár 
időnként a Mester tehet valamilyen megjegyzést vagy megál-
lapítást.

Az, hogy a tanítványok egy csoportban vannak, szintén 
segíti fejlődésüket. Együtt állnak magasabb példaképek befo-
lyása alatt, és ez felgyorsítja a kívánatos jellemvonások erősö-
dését. A karma törvénye értelmében valószínűleg elkerülhetet-
len, hogy a felfelé törekvő egyén érintkezésbe ne kerüljön egy 
olyan, nála magasabb fejlettségű mentorral, aki képes a tudati 
fejlődését irányítani. Általában a Mester addig egyetlen diák-
kal sem foglalkozik közvetlenül, amíg a tanuló – egy idősebb 
tanítvány vezetésével és segítségével – el nem ér egy megfe-
lelő fejlettségi szintet. Vannak azonban kivételek, és minden 
Mester a maga módján kezeli diákjait. Van, amikor – mondta 
elnökünk – a Mester azt a gyakorlatot végzi, hogy „a pálya 
másik végére” küldi növendékeit, hogy minimális külső segít-
ség mellett tegyenek szert hatalmas erőre. Minden egyént úgy 
kezelnek, ahogy az neki a legelőnyösebb.

Felmerül a kérdés, hogy egyáltalán lehetséges-e előrelépés 
egy magányos diák számára, akit a karma egy távoli farmra 
vagy ültetvényre helyezett, vagy olyan helyhez kötött, ahol va-
lószínűleg nem találkozik senkivel, aki már az Ösvényen járna. 
Kétségtelenül haladhat előre az ilyen ember, és bár nehezebb a 
dolga, mert kevesebb segítséget kap a fizikai világban, viszont 
megtanul önmagára támaszkodni, és valószínűleg nagyobb 
akaraterőt és elszántságot fejleszt ki önmagában, éppen azért, 
mert annyira egyedül van. Jól jönne neki, ha egy idősebb diák-
kal levelezhetne, aki válaszolni tudna a kérdéseire, és tanácsot 
adna neki az olvasásban, hiszen így sok időt takaríthatna meg, 
és simábbá tehetné fejlődését.



V. FEJEZET

ELFOGADÁS

BESZÁMOLÓ EGY ELFOGADÁSRÓL

Bár az, hogy a tanítványt a Mester elfogadja, lényeges vál-
tozást idéz elő az életében, viszont alig jár vele több külső 
szertartás, mint próbaidő esetén. A következő beszámoló né-
hány fiatal testvérünk elfogadását mutatja be, hogy összeha-
sonlítható legyen a próbaidőről szóló leírással.

Szokás szerint Kuthumi Mester házába mentünk, és ott ta-
láltuk a vele komoly beszélgetésbe merülő Morya Mestert is. 
Mi természetesen félre álltunk egy pillanatra, de a Mester kö-
zelebbre hívott, és ragyogó mosolyával üdvözölt bennünket, 
mire mi a szokásos módon köszöntöttük őket.

Az első jelöltünk, akit a Mester egykor „örökké izzó sze-
retetcsillagnak” nevezett, annyira telítve volt a Mester iránti 
szeretettel, hogy úgy tekintett rá, mint idősebb testvérére, és 
teljesen szabadon és otthoniasan viselkedett vele szemben, bár 
sohasem beszélt hozzá a legmélyebb tisztelet nélkül. Csodála-
tos volt őket egymás mellett látni.

Ebből az alkalomból Mesterünk kedvesen rámosolygott, és 
így szólt: „Végleg elhatároztad, hogy vezetésem alatt dolgozol, 
és hogy az emberiség szolgálatának szenteled magad?” Az ifjú 
nagyon komolyan válaszolta, hogy ez a szándéka, mire a Mes-
ter így folytatta: „Nagyon elégedett vagyok eddigi igyekeze-
teddel, remélem, nem fogsz a jövőben sem lazítani. Ne felejtsd 
el az új körülmények között sem, hogy mit mondtam neked 
néhány hónappal ezelőtt. Elvégzett munkád és elhatározásod 
lehetővé teszik számomra, hogy lerövidítsem próbaidődet, és 
örülök, hogy a fejlődéshez vezető utak közül a legrövidebbet 
választottad, vagyis azt, hogy másokat is magaddal viszel az 
Ösvényen. A teljesen önzetlen szeretet a legerősebb hatalom a 
világon, de kevesen tudják azt tisztán megőrizni minden köve-



teléstől vagy féltékenységtől, még ha csak egyetlen tárgyról is 
van szó. Előléptetésed annak köszönheted, hogy sikerült ezt a 
lángot párhuzamosan több irányban is hevesen égetned. Sokat 
tettél erőd fokozására, de még többre van szükség. Megkülön-
böztető képességet és éberséget kell szerezned, hogy azonnal 
– nem pedig tíz perccel később – tudd, mit kell tenned az adott
pillanatban. Mielőtt beszélnél vagy cselekednél, gondold meg 
jól, mik lesznek a következmények. Eddig mindent rendkívül 
jól végeztél, és nagyon elégedett vagyok veled.”

Ezután a Mester mindegyik jelöltnek külön-külön a fejé-
re tette a kezét, és így szólt: „Az ősi rítus szerint csélámnak 
fogadlak.” Sorban, egymás után mindegyiket bevonta az au-
rájába, úgy, hogy néhány pillanatra a tanítvány egészen eltűnt 
benne, és amikor ismét előtűnt, kimondhatatlanul boldog és ne-
mes kifejezés volt látható a csélán, és jobban magán hordozta a 
Mester különös jellegzetességeit, mint valaha. Amikor mindez 
véget ért, a Mester így szólt külön-külön mindegyikhez: „Ál-
dásomat adom rád.” Azután pedig ezt mondta mindnyájuknak 
együttesen: „Gyertek velem, be kell mutatnom benneteket az 
új státuszotokba való hivatalos beiktatás és elismerés céljából.” 
Ezért elvitte őket a Mahachohanhoz, aki alaposan végignézett 
rajtuk, és így szólt: „Nagyon fiatalok vagytok. Gratulálok, hogy 
ilyen korán teljesítettétek ezt a pozíciót. Igyekezzetek megma-
radni ezen a színvonalon, amelyet most elértetek.” Azután be-
írta nevüket az örökké fennmaradó névjegyzékbe, megmutatva 
nekik a nevükkel szemben álló üres és még kitöltésre váró ro-
vatokat, és kifejezte azt a reményét, hogy hamarosan további 
bejegyzéseket is készíthet számukra.	

A Mahachohan látogatásáról visszafelé a Mester még egy-
szer bevitte új tanítványait a háza melletti barlangba, és ők 
tanúi lehettek annak, ahogy a levegőben feloldja önmaguk 
élő képmásait, amelyeket rövid idővel azelőtt készített ró-
luk. „Most, mivel már valójában mindig a részeim vagytok 
– mondta a Mester –, ezekre többé nincs szükségünk.”



EGYESÜLÉS A MESTERREL

Ha valaki kauzális nézőpontból figyeli ezt a szertartást, ak-
kor a Mestert élő tűzből álló dicsőséges gömb alakjában látja, 
amely számos koncentrikus színburkot tartalmaz. A Mester fi-
zikai teste és más síkokon lévő megfelelői pedig a több száz 
yard sugarú izzó fénytömeg középpontjában helyezkednek el. 

A Mester fizikai testéhez közeledve a tanítvány a finomabb 
anyagból álló izzó gömbbe jut, és amikor végül eléri Mesteré-
nek lábait, máris ennek a pompás gömbnek a szívében találja 
magát. És amikor a Mester a fent leírtak szerint átöleli a neofi-
tát, és kiterjeszti önmagát, hogy magába foglalja a tanítvány 
auráját, akkor valójában a tűz központi szíve az, amely így 
kitágul és körülzárja őt, mert a tanuló már az egész felvételi 
szertartás alatt is mélyen e hatalmas aura külső körén belül 
van. Ezáltal néhány pillanatra – ők ketten – eggyé válnak, és 
nemcsak a Mester aurája gyakorol a leírt módon hatást a ta-
nítvány aurájára, hanem a tanuló által megszerzett különleges 
tulajdonságok is befolyásolják a Mester aurájának megfelelő 
központjait, amely (erre reagálva) villanó fényt bocsát ki ma-
gából.

A Mesternek és a tanítványnak ez a leírhatatlan egyesülése 
– amely az elfogadás szertartása alatt kezdődik – állandó ma-
rad, és a cséla magasabb szintű testei (bár fizikai síkon távol 
van Mesterétől) ezt követően is együtt rezegnek a Mesteréivel. 
A tanítványt folyamatosan hangolják, és így fokozatosan egy-
re hasonlóbbá válik Mesteréhez, bármennyire távoli is volt a 
hasonlóság kezdetben. Ezáltal nagy szolgálatára lesz a világ-
nak, mert nyílt csatornává válik, amelyen keresztül a Mester 
megoszthatja erejét az alsóbb síkokon. A gurura irányított ál-
landó meditációk, és a feléje indított lángoló törekvések által 
a tanítvány úgy hat saját testeire, hogy azok állandóan nyitva 
állnak a Mester befolyásának elfogadására. Szinte mindig ez a 
gondolat foglalkoztatja őket, várják a Mester szavait, és lesik, 
hogy jön-e tőle valami, így miközben élesen és érzékenyen 



nyitottak felé, jelentős mértékben elzárkóznak az alacsonyabb 
hatásoktól. Ezért egy tanítvány minden magasabb teste – az 
asztrálistól felfelé – olyan, mint egy csésze vagy tölcsér, felül 
nyitott, de oldalról zárt, és szinte áthatolhatatlan az alsóbb sí-
kok befolyásai számára.

A tanulónak ez a ráhangolódása a tanítványság egész idő-
szaka alatt folytatódik. Eleinte a rezgései sok oktávval alacso-
nyabbak a Mester rezgéseinél, de összhangban vannak velük, 
és fokozatosan emelkednek. Ez egy lassú folyamat. Ezt nem 
lehet olyan gyorsan megtenni, mint egy érc formába öntését, 
vagy mint egy hegedű vagy zongora húrjainak hangolását. 
Ezek élettelen dolgok. De ebben az esetben egy élőlényt kell 
formálni, és a belső lassú növekedésnek – az élet megóvása 
érdekében – hozzá kell igazítania a formát a külső hatásokhoz, 
ahogy a kertész fokozatosan irányítja a fa ágait, vagy a sebész 
megfelelő eszközökkel fokról-fokra kiegyenesíti a görbe lábat.

Tudjuk, hogy a folyamat során a Mester nem fordítja teljes 
figyelmét mindegyik tanítványára, hiszen egyszerre több ezer 
emberen dolgozik, és ugyanakkor sokkal magasabb szintű 
munkát is végez. Mintha egy nagyszerű sakkjátszmát irányít-
va a világ különböző nemzeteinek, az angyalok és emberek 
különböző típusainak erőit egy sakktáblán álló bábukként to-
logatná. A hatás mégis ugyanolyan, mintha mindegyik tanít-
vánnyal – senki másra nem gondolva – külön-külön is foglal-
kozna; mert az a figyelem, amelyet ő százak közül egy egyénre 
tud fordítani, még így is sokkal nagyobb, mint a miénk, amikor 
kizárólag egyetlen személyre koncentrálunk. A Mester gyak-
ran idősebb tanítványaira bízza az alsóbbrendű testek hangolá-
sát, noha ő állandó áramlást tesz lehetővé a saját és tanítványai 
testei között. Így nyújtja a lehető legtöbbet tanítványainak, 
anélkül, hogy azok szükségszerűen tudnának róla. 

Az elfogadott tanítvány így a Mester tudatának előőrsévé, 
mintegy kiterjesztésévé válik. Az Adeptus rajta keresztül lát, 
hall és érez, így bármi, amit a tanítvány jelenlétében tesznek, 



egyúttal a Mester jelenlétében is történik. Ez nem jelenti azt, 
hogy a Mester szükségszerűen mindig – egyidejűleg – tudatá-
ban van az ilyen eseményeknek, bár lehet, hogy így van. Le-
hetséges, hogy éppen akkor a Mester elmélyedt egy más mun-
kában, később mégis emlékszik a szóban forgó eseményekre. 
Amit a tanuló egy adott témával kapcsolatban megtapasztal, 
arról a Mesternek is tudomása lesz, amikor arra a témára for-
dítja a figyelmét.

Amikor egy tanítvány odaadó gondolatokat irányít Mesteré-
re, az általa küldött enyhe villanás olyan hatást vált ki, mint egy 
nagy szelep kinyitása, amelyen keresztül hatalmas szeretet és 
erő áramlik vissza a Mestertől. Ha valaki olyan egyénhez küld 
odaadó gondolatokat, aki nem Adeptus, akkor az egy tüzes su-
gár alakjában terjed az illetőig; ha azonban ilyen gondolat egy 
tanítványtól indul a Mesteréhez, akkor a tanítványt azonnal elö-
zönli a Mester lángoló szeretetének áradata. Az Adeptus ereje 
mindig és minden irányba áramlik kifelé, mint a napfény, de a 
tanítvány gondolatának érintése – egy pillanatra – bőséges ára-
datot indukál önmagára is. Olyan tökéletes az egység közöttük, 
hogy ha bármilyen komoly zavar támad a tanítvány alsóbbrendű 
testeiben, azt a Mester testei is megérzik; és mivel az ilyen rez-
gések megzavarnák az Adeptus magasabb síkokon végzett mun-
káját, ezért, ha ez a sajnálatos esemény bekövetkezik, a Mester 
kénytelen egy fátylat lebocsátani, amely a tanítványt elválasztja 
tőle mindaddig, amíg a vihar le nem csendesedik. 

Természetesen szomorú érzés a tanítvány számára, ha ilyen 
módon hirtelen elválasztva látja magát Mesterétől, de ez a kü-
lönlét kizárólag csak tőle függ, és azonnal véget vethet az elvá-
lásnak, amint uralkodni tud a gondolatain és érzésein. Általá-
ban egy ilyen szerencsétlen helyzet nem szokott tovább tartani 
negyvennyolc óránál, de láttam ennél sokkal rosszabb eseteket 
is, amelyekben a szakadás évekig tartott, sőt a testetöltés még 
hátralévő idejére is kiterjedt. De ezek szélsőséges és nagyon 
ritka esetek, mert kicsi a valószínűsége, hogy egy ilyen vis�-
szaesésre képes személyt egyáltalán tanítványnak fogadjanak.



A TANÍTVÁNY MAGATARTÁSA

Nem valószínű, hogy bárki is elfogadott tanítvány legyen 
addig, amíg szokásává nem válik, hogy erőit kifelé irányítsa, 
figyelmét és erejét másokra összpontosítsa, segítő gondola-
tokat és jó kívánságokat árasszon embertársaira. Folyamato-
san kínálkoznak erre a lehetőségek, nem csupán azok között, 
akikkel szoros kapcsolatban állunk, de még az utcán elhaladó 
idegenek körében is. Néha olyan emberrel találkozunk, aki 
nyilvánvalóan depressziós vagy szenved, ilyen esetben villám-
gyorsan egy erősítő és bátorító gondolatot küldhetünk az illető 
aurájába. Idézek egy mondatot az Új Gondolat (New-Thought) 
könyvek egyikéből, amit negyedszázaddal ezelőtt olvastam: 

„Dagassz szeretetet a kenyérbe, amit sütsz; tegyél erőt és 
bátorságot a csomagba, amit a fáradt arcú nő számára kötözöl; 
nyújts bizalmat és őszinteséget a pénzzel, amit a gyanakvó te-
kintetű embernek fizetsz.” 

Ez egy kissé furcsán kifejezett csodálatos gondolat, amely 
azt a nagy igazságot közvetíti, hogy minden érintkezés egy le-
hetőség, és minden embert segítenünk kell, találkozzunk vele 
akár a leghétköznapibb módon is. Így a Jó Törvény tanulója 
úgy megy végig az életen, hogy áldásokat oszt maga körül, 
mindenütt feltűnés nélkül jót tesz, miközben az áldásban és 
segítségben részesülőknek gyakran fogalmuk sincs arról, hogy 
mindez honnan érkezik. Az ilyen jótéteményekből minden-
ki kiveheti a részét, a legszegényebbek és a leggazdagabbak 
egyaránt; minden gondolkodásra alkalmas személy küldhet 
kedves és segítőkész gondolatokat, és még egyetlen ilyen gon-
dolat sem vallott kudarcot, és soha nem is bukhat el, amíg a 
Világegyetem törvényei érvényesülnek. Az eredmény mindig 
megvalósul, még ha nem is látod, és nem tudod, milyen gyü-
mölcsöt hozhat az a piciny mag, amit a béke és szeretet ösvé-
nyén haladva elvetettél. 

Ha a tanuló egy kicsit is ismeri a természet erőforrásait, 
akkor segítségül hívhatja azokat az imént leírt munkához. Az 



erdőben és a vízben is nagy számban élnek bizonyos típusú 
természetszellemek, akik különösen alkalmasak a gondolati 
formák meglelkesítésére, és nagy gyönyörűséget találnak ab-
ban, ha őket ilyen munkára felhasználják. Amikor a tanítvány 
a mezőn vagy az erdőben sétál, vagy ha a vízen vitorlázik, 
meghívhat ilyen lényeket, hogy kísérjék el, sőt, akár az aurájá-
ba is bevonhatja, és magával viheti őket. Azután, amikor egy 
városba érve elkezdi kivetíteni jó gondolatait azokra, akikkel 
találkozik, mindegyik ilyen gondolatformáját megerősíttetheti 
e kis segítők valamelyikével. Ez sugárzó örömöt okoz, és bizo-
nyos mértékű fejlődést is biztosít ezeknek a barátságos termé-
szetszellemeknek, és emellett nagymértékben meghosszabbít-
ja a tanuló gondolatformáinak élettartamát és tevékenységét.

AZ ERŐ ELOSZTÁSA

A hétköznapi emberek úgyszólván egytől egyig mind be-
felé, önmagukra irányítják erőiket, és mivel egocentrikusak, 
ezek az erők összecsapnak bennük. A tanítványnak azonban 
belülről kifelé kell fordulnia, és állandóan meg kell tartania a 
szeretetet és szolgálatot nyújtó magatartást. A tanítvány tehát 
olyan ember, akinek magasabb rendű testei tölcsérként állnak 
nyitva a Mesterétől jövő legmagasabb szintű hatások befoga-
dására, alsóbbrendű testei – a tölcsér alján – pedig azt a célt 
szolgálják, hogy ezt a befolyást folyamatosan szétsugározzák 
másokra. Ez tökéletes eszközzé teszi őt Mestere számára, hogy 
erejét a külső síkok felé fordíthassa.

Ha egy tibeti Adeptus el akarna osztani némi erőt éteri 
szinten New Yorkban, akkor ilyen nagy távolságra nem len-
ne gazdaságos az áramot éterrezgésekben továbbítania. Erejét 
sokkal magasabb szinten kellene küldenie a kérdéses helyig, 
majd lefelé egy tölcsért képeznie a kívánt pontra irányítva. Ez 
hasonlít ahhoz, mint amikor magas feszültségű elektromos 
áramot szállítanak valamely országon át, és azt a rendeltetés 
helyén transzformálják le a kívánt alacsonyabb feszültségű és 



nagyobb erősségű áramra. De egy ilyen tölcsér megalkotása, 
vagy az erőnek New Yorkba való transzformálása az Adeptus 
rendelkezésére álló erő csaknem a felének elvesztésével jár-
na. Ezért a helyszínen tartózkodó tanítvány felbecsülhetetlen 
értékű energiamegtakarítást indukál. A tanulónak emlékeznie 
kell arra, hogy mindenekelőtt jó közvetítővé (csatornává) kell 
tennie magát, mert leginkább erre van szüksége a Mesternek. 
A tanítványt eszerint a Mester által használt kiegészítő testnek 
is lehet tekinteni azon a helyen, ahol történetesen tartózkodik.

Tulajdonképpen minden emberi test a belső Én erőinek köz-
vetítője. Korszakokon át hozzászokott, hogy az akarat paran-
csainak a leggazdaságosabb módon tegyen eleget. Ha például 
bármely okból el akarjuk mozdítani, vagy fel akarjuk fordítani 
az asztalon lévő poharat, akkor egyszerűen csak kinyújtjuk a 
karunkat, és megtesszük. Ugyanezt elérhetjük fizikai érintés 
nélkül is, pusztán akaraterővel. A Teozófiai Társulat legrégibb 
tagjainak egyike sokáig kísérletezett ezzel, és sikerült is neki, 
de csak azon az áron, hogy két éven keresztül naponta egy 
órán át csak erre koncentrált. Világos, hogy a közönséges fizi-
kai módszer ebben az esetben sokkal gazdaságosabb.

A tanítvány Mesterével való kapcsolatának korai szakaszá-
ban gyakran érzi, hogy hatalmas mennyiségű erő áramlik át raj-
ta anélkül, hogy tisztában lenne annak irányultságával. Csupán 
annyit észlel, hogy nagy energiájú élő tűz zúdul át rajta, és ez 
elárasztja a környezetét. Némi odafigyeléssel hamar megtanul-
ja érezni, hogy milyen irányba hat ez az erő. Egy kicsit később 
képessé válik tudatával követni a Mester erejének áradatát, és 
azt végigkísérni egészen az emberekig, akiket befolyásol és 
segít. Ő maga azonban nem tudja ezt az energiát irányítani, 
mert egyszerűen csak csatornaként szolgál, ugyanakkor meg-
tanítják együttműködni az erők elosztásában. Később eljön az 
idő, amikor a Mester ahelyett, hogy erőt öntene tanítványába, 
és azt egy távoli helyen lévő személyre irányítaná, azt mondja 
neki, hogy keresse meg a célszemélyt, és az erő egy részét 
adja át neki. Ezáltal a Mester számottevő energiát takarít meg. 



A Mester mindig képességeinek megfelelő munkával bízza 
meg tanítványát. És amilyen mértékben fejlődik a cséla, úgy 
kap egyre több és nehezebb feladatot, így fogja fokról-fokra 
tehermentesíteni Mesterét. Sokat és jogosan gondolunk arra 
a munkára, amit itt lent végzünk; de mindaz, amit egyáltalán 
elképzelhetünk és megvalósíthatunk, semmiség ahhoz képest, 
amit a Mester tesz rajtunk keresztül. A növendéket mindig éri 
egyfajta gyengéd sugárzás, még akkor is, ha ennek nincs tuda-
tában, de ugyanez a tanítvány határozottan meg fogja érezni, 
amikor szokatlan mennyiségű erőt küldenek rajta keresztül.

Egy adott Mestertől származó erőátvitel általában csak az ő 
tanítványaira korlátozódik. De minden olyan személy, aki ko-
molyan igyekszik szolgáló, tiszta és kifinomult életet élni, fel-
használható az erő csatornájaként. Könnyen megeshet, hogy 
valahol nincs az erő szétosztására alkalmas tanítvány, de van 
valaki más, aki – bár még nem ért el magasabb szintet – viszont 
megfelelő alany erre a célra. Ilyen esetben a Mester valószínű-
leg őt fogja segítségül venni. A Mester sokféle erőt bocsát ki 
különböző célokra, és néha az egyik, néha a másik személy 
az erre alkalmas alany. Ha párhuzamosan vizsgálunk két ta-
nítványt, azt tapasztaljuk, hogy mindkettőt mindig ugyanarra 
– ám egymástól eltérő – típusú erőre használják.

Ez a kiáramlás éppen úgy fizikai, mint ahogy asztrális, men-
tális és buddhikus kisugárzás is, és a fizikai világban főképp a 
kezeken és a lábakon keresztül történik. Ebből a szempontból 
– és általános okokból is – különösen nagy gondot kell fordíta-
nunk a tisztaságra. Ha a kiválasztott személy fizikai teste csak 
egy pillanatra is híján van a tisztaságnak, az illetőt a Mester 
nem hasznosíthatja, mert ilyen állapotban nem alkalmas köz-
vetítőnek. Olyan lenne ez, mintha tiszta vizet engednénk egy 
piszkos csövön keresztül – a víz útközben beszennyeződne. 
Ezért azok, akik közeli viszonyban állnak a Mesterrel, rendkí-
vül éberen őrködnek testük tökéletes tisztasága fölött. Vigyáz-
zunk tehát arra, hogy ebben a tekintetben is mindig alkalmasak 
legyünk, ha szükség van ránk.



Egy másik szempont, amelyre ügyelnünk kell, ha hasznosak 
akarunk lenni, hogy elkerüljük a torzulást, különösen a lábunk 
eldeformálódását. Nem sokkal ezelőtt néhány hétig egy olyan 
közösségben voltam, ahol szokás mezítláb járni, és elborzad-
va láttam sok diák elferdült és megnyomorított lábát, és azt, 
hogy ez a deformitás milyen nagy akadályt jelent a számukra 
abban, hogy hasznavehető vezetékek lehessenek a Mester erői 
számára. Ennek az energiának a természetes útja közönséges 
körülmények között, hogy betölti a tanítvány egész testét, és 
azután a végtagokon keresztül távozik; de azokban az esetek-
ben, amikor az egészségtelen lábbeli maradandó eltorzulást 
okozott, az Adeptus csak a test felső felének veheti hasznát. 
Mivel ez még azt a további nehézséget is okozza a Mesternek, 
hogy minden alkalommal egyfajta ideiglenes gátat vagy kor-
látot kellene létrehoznia a tanítvány rekeszizmának szomszéd-
ságában, érthető, hogy sokkal gyakrabban alkalmaz olyanokat, 
akik mentesek ettől a torzulástól.

ÜZENETEK TOVÁBBÍTÁSA

Néha a Mester határozott üzenetet küld tanítványain ke-
resztül egy harmadik fél számára. Emlékszem, egyszer azt 
mondták nekem, hogy adjak át egy ilyen üzenetet egy nagyon 
intellektuális tagnak, akit nem nagyon ismertem. Kissé kíno-
san éreztem magam, amikor ebben az ügyben hozzá fordul-
tam, de természetesen meg kellett tennem, tehát így szóltam 
hozzá: „A Mesterem megbízott, hogy adjam át ezt az üzene-
tet, és én egyszerűen azt teszem, amit ő mondott. Tökéletesen 
tisztában vagyok azzal, hogy nem adhatok bizonyítékot arra 
vonatkozóan, hogy ez valóban a Mester üzenete, ezért önre 
bízom, hogy akkora jelentőséget tulajdonítson neki, amekko-
rát akar. Nem volt más választásom, mint hogy megfeleljek a 
nekem adott utasításnak.” Természetesen tisztában voltam az 
üzenet tartalmával, mert le kellett jegyeznem, és állítom, hogy 
ránézésre ez egy tökéletesen egyszerű és barátságos üzenet 



volt, amelyet bármely kedves ember küldhetett volna a másik-
nak anélkül, hogy különösebb jelentősége lenne. De a látszat 
nyilvánvalóan megtévesztő volt. Az öreg úr, akinek átadtam az 
üzenetet, nagyon megdöbbent, és így szólt: „Nem szükséges 
fáradnia, hogy az üzenet Mesterétől eredő voltát bebizonyítsa. 
A megfogalmazásból azonnal felismertem a Mester szavait. 
Teljességgel lehetetlen lett volna, hogy ön megértse az általa 
tett számos hivatkozás jelentését.” És a mai napig fogalmam 
sincs, hogy mire gondolt.

Ilyen módon azonban ritkán kapunk üzenetet. Úgy tűnik, 
sok a tévhit ezzel a témával kapcsolatosan, ezért hasznos lehet 
pontosan elmagyarázni, hogy általában miként továbbítják az 
üzeneteket magasabb síkokról az alacsonyabbakra. Ezt kön�-
nyebben megértjük, ha figyelembe vesszük ezen síkok közötti 
kapcsolatot, a köztük zajló kommunikáció nehézségeit, és a 
nehézségek leküzdésének különféle módszereit.

ÉRZÉKENYSÉG, MÉDIUMSÁG ÉS PSZICHIKAI KÉ-
PESSÉGEK

A közönséges világi emberben, aki nem tanulmányozta kü-
lönösebben ezeket a témákat, és nem is törekedett lelki képes-
ségeinek fejlesztésére, ezek a síkok különálló világok, és nincs 
közöttük tudatos közlekedés. Amikor ő – ahogy mondja – „éb-
ren” van, tudata a fizikai agyán keresztül működik, és amikor a 
teste alszik, akkor ez a tudat az asztrális testén át munkálkodik. 
Ezért, ha egy halott ember vagy egy Kámadéva kommunikálni 
akar egy ilyen emberrel, kétféleképpen teheti meg. Szemtől 
szemben találkozhat és beszélgethet vele az asztrális világban 
úgy, mintha mindketten a fizikai életben lennének; vagy a kü-
lönféle módok bármelyike szerint megnyilvánulhat a fizikai 
síkon, és ott hozhat létre valamilyen kommunikációt.

Az első módszer nyilvánvalóan egyszerűbb és kielégítőbb, 
de az a hátránya, hogy az átlagember megbízhatatlan emlékek-



kel tér vissza asztrális életéből a fizikaiba, így az őt inspirálni és 
irányítani akaró erőfeszítések csak részben sikeresek. Minden 
ember élete minden éjszakáján találkozik asztrális barátaival, 
akikkel a beszélgetések és viták pontosan úgy zajlanak, mint 
nappal ebben a sűrűbb világban. Ezekre a dialógusokra azon-
ban az „élő” ember – éber tudatosságában – ritkán emlékszik. 
Ugyanakkor gondolatait és tetteit jelentősen befolyásolhatják, 
és gyakran befolyásolják is az így kapott tanácsok és javasla-
tok, bár éber állapotában semmit sem tud azok forrásáról, és 
azt feltételezi, hogy a saját ötletei merülnek fel az elméjében.

Ezért a kommunikálni akaró asztrális lény gyakran inkább 
a másik módszert alkalmazza, és a fizikai síkon próbál meg 
hatásokat elérni. Ez ismét kétféleképpen történhet. Az első 
módszer lényegét bizonyos fizikai hangok vagy mozgások 
előidézése képezi, amelyek egy előre meghatározott kód sze-
rint értelmezhetők. Például kopogni lehet az asztalon, vagy 
az asztalt mozgatni bizonyos kiválasztott hangoknál, miköz-
ben valaki ismétli az ábécét, vagy a Morse távirati kódot lehet 
használni, ha mindkét fél ismeri, vagy az ouija tábla mutatóját 
lehet betűről betűre vezetni, hogy az üzenetet értelmezni le-
hessen. 

A másik kevésbé nyers és unalmas, de a fizikai résztvevőre 
nézve veszélyesebb módszer, amikor az asztrális lény a fizi-
kai világban lévő barátjának valamelyik szervét veszi igény-
be. Például elfoglalhatja az „élő” ember hangszálait, és rajta 
keresztül beszélhet, vagy a kezét használva olyan üzeneteket 
írhat vagy rajzokat készíthet, amelyekről a fizikai közreműkö-
dő semmit sem tud. Amikor a „halott” az „élőn” keresztül be-
szél, az utóbbi általában transzállapotban van; a kéz azonban 
használható írásra vagy rajzolásra akkor is, miközben igazi 
tulajdonosa ébren van, könyvet olvas vagy éppen a barátaival 
beszélget.

Nem mindenkit használhatnak így fel az asztrális lények, 
csakis azokat, akik az ilyen befolyások iránt különösen fogé-



konyak. Az ilyen embereket gyakran pszichikusoknak, médi-
umoknak vagy érzékenyeknek nevezik, és talán ez az utolsó 
elnevezés a legmegfelelőbb az általunk vizsgált esetekben. 
De bármennyire érzékeny is valaki egy másik világból érke-
ző hatásokra, mégis erősen határozott, saját személyiséggel 
rendelkezik, amit rendszerint nem lehet teljesen elnyomni. 
A magasabb síkokból jövő befolyások iránti érzékenységnek 
azonban sok fokozata van. Vannak, akik ezzel a tulajdonsággal 
születnek, mások erőfeszítéssel szerzik meg, de mindkét eset-
ben gyakorlással fejleszthető és erősíthető. Azt szokták spiri-
tiszta körökben „fejlesztésnek” nevezni, amikor egy fogékony 
természetű egyén azt az utasítást kapja, hogy tegye a lehető 
legnegatívabbá magát, és nap mint nap órákon át üljön ezzel 
a hozzáállással. Természetesen így egyre fogékonyabbá és le-
nyűgözöttebbé válik, és ha valamilyen asztrális lény napon-
ta eljön és hat rá, fokozatosan összeszoknak, és a gondolatok 
közvetítése is nagyon leegyszerűsödik. 

Az ilyen folyamat bizonyos fokán az áldozat fizikai teste 
transzba merül, ami azt jelenti, hogy az ego már nem uralkodik 
testei fölött, hanem egy időre átadja azokat az asztrális befo-
lyásnak. A testek azonban továbbra is magukon viselik az ego 
erős benyomását, így bár az őket használó intelligencia egé-
szen más, mégis nagymértékben a maguk megszokott pályáin 
mozognak. Lehetnek a közlést nyújtó asztrális lény érzelmei 
akár a legmagasztosabbak is, de ha az érzékeny ember történe-
tesen tanulatlan, nem tud nyelvtanilag helyesen beszélni, vagy 
éppen külvárosi szlenget használ, akkor a magasröptű érzel-
mek kifejezése – a fizikai világban – az említett jellegzetes-
ségeket valószínűleg nagyon markánsan meg fogja jeleníteni. 
Ha Julius Caesart, Shakespeare-t vagy Szent János apostolt 
halljuk megnyilvánulni egy szeánszon, akkor általában – utol-
só földi életükhöz képest – jelentős minőségi romlást tapasz-
talunk, és természetesen azt kell megállapítanunk, hogy ezek a 
régi nagyok egyáltalán nincsenek valójukban jelen, hanem az 
egész csak egy szemtelen megszemélyesítés. Ez kétségtelenül 



teljesen helytálló következtetés, de néha elfelejtjük, hogy még 
ha egy ilyen kommunikáció valódi is lenne, százból kilenc-
venkilenc esetben pontosan ugyanilyen fogyatékosságoknak 
lenne kitéve.

A transzkontrollnak olyan tökéletes formája is van, amely 
képes teljes mértékben kiküszöbölni a közvetítő (hangszer) 
személyiségében rejlő hibákat, az ilyen maximális uralom 
azonban rendkívül ritka. Amikor mégis ezt tapasztaljuk, akkor 
a halott hangját, hanglejtését és szokásos kifejezéseit meglepő 
pontossággal adja vissza a médium, vagy pontosan utánozza 
annak kézírását; de még az ilyen rendkívüli esetben sincs ab-
szolút garanciánk arra, hogy csakugyan a megnevezett halott 
személlyel van dolgunk. Ezeken a magasabb síkokon ugyanis 
annyira könnyű a gondolatolvasás és mindenféle gondolatát-
vitel, hogy viszonylag kevés információt lehet bármilyen érte-
lemben magánjellegűnek vagy kizárólagosnak tekinteni.

Mindez az úgynevezett fejlődés rendkívül rossz hatással 
van a szegény érzékenyekre, mert ahogy egyre növekszik az 
efféle fogékonyságuk, az ego úgy veszíti el a testei fölött gya-
korolt kontrollt. Egyre hajlamosabbá válik az asztrális befo-
lyásokra, de semmiféle garanciát nem vállal azok természeté-
re, ami azt jelenti, hogy a rossz és a jó is ugyanolyan könnyen 
befolyásolhatja. Csekély értékű az a sokszor hangoztatott ígé-
ret, hogy egy „szellemi vezető” meg fogja védeni őt, mivel 
az ilyen vezetők ereje nagyon korlátozott. Olyan helyzetben 
van az illető, mint aki megkötözve és tehetetlenül fekszik az 
útszélen, kiszolgáltatva a legközelebb arra járó kénye kedvé-
nek, aki természetesen lehet a kötelékeket róla leoldó irgal-
mas szamaritánus, és segítségére lehet a nagy szükségben, de 
lehet rabló is, aki elveszi tőle még azt is, amije megmaradt. 
És sajnos talán a rablók összességében többen vannak, mint 
az irgalmas szamaritánusok. A magam felfogása szerint, nem 
kevés tapasztalatra támaszkodva, erősen óvnám felebarátaimat 
bármiféle médiumságra való vállalkozástól.



Úgy vélem, a médium titulust leginkább azok számá-
ra tarthatjuk fenn, akiken keresztül fizikai jelenségeket lehet 
előidézni, akikből – mai szaknyelv szerint – ektoplazmát lehet 
kivonni úgy, hogy materializációk jöjjenek létre, és különböző 
nehéz tárgyak megmozduljanak.	

Egy másik, egészen másfajta fejlődés a pszichikai vagy lel-
ki előrehaladás. A psyche szó görögül lelket jelent. A léleknek 
éppúgy megvan a maga ereje, mint a testnek. Bár talán pon-
tosabb lenne azt mondani, hogy minden erő, amivel az ember 
rendelkezik, voltaképpen a lélek ereje, noha ez az energia kü-
lönböző síkokon nyilvánul meg. Végül is nem a test lát, hall, 
ír, rajzol vagy fest, hanem mindig maga az ember dolgozik a 
testen keresztül. És amikor egy ember kifejleszti ezeket a pszi-
chikai erőket, az valójában csak azt jelenti, hogy megtanult 
más – nem fizikai – eszközökön keresztül működni, és hogy az 
eredményeket bizonyos mértékig át tudja vinni éber tudatába.

Szinte minden esetben ez az utóbbi pont okozza a nehéz-
séget. Bárki, aki az asztrális síkon működik fizikai testének 
alvása közben vagy a test halála után, tudatában van asztrális 
környezetének, de ebből még nem következik, hogy képes arra 
emlékezni is, amikor ismét felébred. A nehézség tehát nem ab-
ban rejlik, hogy átéljük a tapasztalatokat, hanem abban, hogy 
képesek legyünk ezeket a benyomásokat átadni a fizikai agy-
nak. Az ehhez szükséges adottságot csak hosszan tartó erőfe-
szítéssel lehet megszerezni. Úgy tűnik, az az általános véleke-
dés, hogy az ilyen erők birtoklása magas erkölcsi és szellemi 
fejlettségre vall, pedig ez nem feltétlenül van így. Egy kellően 
megerőltető és kitartó erőfeszítés mindenkiben kibontakoztat-
ja ezeket az erőket, erkölcsi jellemétől függetlenül; de az is 
igaz, hogy ezek általában spontán módon alakulnak ki, amikor 
az ember elér egy bizonyos spirituális fejlődési fokot.

A Mesterek tanítványainál általában így alakulnak ki ezek 
a képességek, és bár ezeknek is megvannak a maguk külön 
veszélyei, összességében minden bizonnyal nagyon hasznosak 



és értékesek. Szükséges azonban, hogy akiknél ezek a képes-
ségek jelentkeznek, igyekezzenek azokat megérteni, és próbál-
ják valamennyire felfogni azok mechanizmusát. Még ha álta-
lános előrehaladottság eredményeként jelennek is meg ezek az 
erők, nem szabad azt hinniük, hogy őket mindez felmenti azon 
törvények alól, amelyek szerint ezek a képességek működnek. 
Nagyon sok nehézséggel jár a tiszta visszaemlékezés elérése, 
és ez éppen úgy vonatkozik ránk is, mint a spiritiszta érzéke-
nyekre; noha hosszas tanulmányozás segítségével eljuthatunk 
odáig, hogy jobban értsük ezeket a problémákat náluk.

Mindenekelőtt nem szabad megfeledkeznünk arról, hogy 
nekünk is megvannak a magunk személyiségei, amelyek va-
lószínűleg erősebbek a szomszédaink személyiségeinél, mivel 
igyekeztünk erőinket és jellembeli határozottságunkat fejlesz-
teni. Természetesen mi is évek óta igyekszünk az egyéniség 
által uralni a személyiséget, de ez nem változtat azon a tényen, 
hogy színekkel telített személyek vagyunk, akiknek határozott 
jellemvonásaik vannak; és hogy akármi menjen is rajtunk ke-
resztül, azt módosíthatják ezek a határozott tulajdonságok.

Saját megfigyeléseimből két példát szeretnék itt felidézni, 
hogy érzékeltessem, mire is gondolok pontosan. Emlékszem 
egy hölgyre, aki rendkívül jó tisztánlátó volt. Képes volt vis�-
szatekinteni a múltba, és történelmi eseményeket a legna-
gyobb pontossággal és részletességgel felidézni. Buzgó ke-
resztény volt, és azt hiszem, sohasem volt képes feltételezni, 
hogy bármely más vallás is éppen olyan letéteményese lehet az 
igazságnak, mint az ő saját vallása. Mondhatnám (nem rossz 
értelemben használva a szót), erősen előítéletes volt a keresz-
ténység előnyére. Ennek igen meglepő – néha már szinte mu-
latságos – hatása volt a tisztánlátására. Tegyük fel, hogy éppen 
egy ősi római jelenetet idézett fel. Amíg semmilyen vallási vo-
natkozású esemény nem került a látókörébe, addig mindent a 
legnagyobb pontossággal írt le, amikor azonban kiderült, hogy 
a jelenet egyik szereplője keresztény, azonnal feltűnően erős 
részrehajlást mutatott annak javára. Semmi sem lehetett rossz, 



amit mondott vagy tett, viszont minden, amit ellene mondtak 
vagy tettek, az mindig a legnagyobb elvetemültség jele volt. 
Amikor ez a tényező felmerült, a hölgy tisztánlátása teljesen 
megbízhatatlanná vált. Feltételezhető, hogy úgy látta az ese-
ményeket, ahogy megtörténtek, de annyi bizonyos, hogy a ró-
luk adott beszámolója és a hozzájuk fűzött magyarázata telje-
sen helytelen volt.  

Ismertem egy másik hölgyet is, aki ragyogó költői képzelő-
erővel bírt, és ami arra késztette őt a hétköznapi beszélgetések 
során, hogy mindent felnagyítson, amit elmondott. A legke-
vésbé sem állt szándékában meghamisítani a történteket, egy-
szerűen azért tette, hogy felcifrázzon, és minden tekintetben 
nagyobbnak és szebbnek mutasson bármit, mint amilyen az 
valójában volt. Mindez sok szempontból szerencsés viselke-
dés, de némileg végzetes a tudományos megfigyelés számá-
ra. Ugyanez történt akkor is, amikor más világokban – akár 
a jelenben, akár a múltban – realizálódott jeleneteket írt le. 
Például egy egészen hétköznapi kis szertartás a fizikai síkon, 
amelyen talán néhány baráti déva és az érintett felek néhány 
halott rokona vett részt, az ő beszámolója szerint egy hatalmas 
beavatássá válik, amelyen az összes nagy Adeptus és a legtöbb 
ünnepelt szereplő vesz részt, és amelyet az arkangyalok egész 
seregének jelenléte áld meg. 

Ezek a példák is alátámasztják annak a fontosságát, hogy a 
szárnyait bontogató tisztánlátónak nagy gonddal kell őrködnie 
saját maga fölött, és első benyomásait csak fenntartásokkal, 
a kételkedés szűrőjén keresztül szabad elfogadnia. Sohasem 
szabad elfelejtenünk, hogy e magasabb világokhoz tartozó 
képességek használatához éppen úgy hozzá kell szoknunk, 
mint a fizikai síkon bármiféle új eszköz kezeléséhez. A kisded 
is csak lassanként tanulja meg a perspektívát felmérni, bár a 
szemei születésétől fogva megvannak, csakhogy meg kell ta-
nulnia azokat használni. Egy vak ember nagyon könnyen és 
gyorsan megtanulhat olvasni a Braille-írással, közülünk – akik 
képesek vagyunk használni a szemünket – azonban a legtöb-



ben gyakorlatilag lehetetlennek találnák a rendszer egyik be-
tűjének megkülönböztetését a másiktól, hacsak hosszasan és 
nagy fáradsággal nem gyakorolnák.

Ugyanígy, az asztrális képességeit bontogató ember számá-
ra eleinte gyakorlatilag lehetetlennek tűnik leírnia azt, amit lát 
vagy hall. Minden olyan másnak tetszik neki, és azt tapasztal-
ja, hogy amit talán látásának nevezne, mindenféle nem várt 
irányokban működik. Csak több éves tapasztalat után válik tel-
jesen megbízhatóvá, és még akkor is, amit az alsóbb tudatába 
át tud vinni, az csak puszta tükörképe annak, amit lát. Minden 
asztrális eseménynek van olyan oldala, amit lehetetlen fizi-
kai szavakkal kifejezni. És ahogy az ember egyre magasabb 
szintre emelkedik, a történések mindig több ilyen aspektusával 
szembesül, és egyre kevésbé érzi magát képesnek arra, hogy 
tapasztalatairól akár a legcsekélyebb fogalmat is adja. Sőt, 
amit egyáltalán képes áthozni onnan, minden bizonnyal azt is 
kiszínezi a saját egyéni felfogása szerint.

AZ ADEPTUSOK ÜZENETEI

Sokan régóta meditálunk naponta nagy Mestereinkről. Né-
hányan évek óta tesszük ezt, tiszteletünk és odaadásunk mély-
ségével így próbálunk közeledni hozzájuk. Közülünk a szeren-
csésebbekkel gyakran megesik, hogy személyes kapcsolatba 
kerülnek velük, és néha megbízásokat kapnak tőlük, hogy a 
kevésbé szerencsés testvéreinknek üzeneteket adjanak át. Biz-
tos vagyok benne, hogy bárkit is érjen ilyen megtiszteltetés, 
minden erőfeszítést megtesz annak érdekében, hogy pontosan 
közvetítse az üzenetet. Eszében kell azonban tartania, hogy 
az ilyen ügyek vonatkozásában ő sem mentesül az általános 
törvények alól, és nagyon határozottan vigyáznia kell magá-
ra, nehogy részrehajlásával vagy nemtetszésével kiszínezze 
az üzenetet. Azt gondolhatnánk, hogy ez lehetetlen, hiszen a 
Mester bizonyára gondoskodni fog arról, hogy biztosítsa üze-
netének pontos átadását. De emlékeznünk kell arra is, hogy 



a nagy Adeptusok ugyanígy az egyetemes törvények szerint 
dolgoznak, és nem módosíthatják azok rendelkezéseit a mi 
kényelmünk érdekében. Vannak olyan esetek, mint például 
az imént említettem, amikor egy nagy jelentőségű közvetlen 
utasítást szóról szóra lediktálnak, és az átvevő lejegyzi azt a 
fizikai síkon, de az ilyen esetek rendkívül ritkák. Megpróbá-
lom leírni, amennyire fizikai szavakkal egyáltalán lehetséges, 
mi történik általában akkor, amikor a Mester üzenetet küld az 
egyik tanítványán keresztül.

Először is értsük meg, hogy az Adeptus rendszerint egy na-
gyon magas síkon összpontosítja a tudatát – általában azon, 
amit mi Nirvánának nevezünk. Természetesen egy pillanat 
alatt képes tudatosságát levinni bármelyik szintre, ahol éppen 
dolgozni akar, de a kauzális test alá süllyednie olyan korlá-
tokkal jár, amelyeket ritkán érdemes felvállalnia. A tanítvány, 
amikor a fizikai testén kívül van, fejlettségének megfelelően 
különböző szinteken működik. De, amikor üzenetközvetítés-
sel bíznak meg valakit, valószínűleg legalább a kauzális testét 
fogja használja, és gyakran előfordul, hogy a kommunikáció is 
ezen a szinten történik. Ahhoz, hogy megértsük a gondolatát-
vitelt, látnunk kell, hogy milyen formában valósulhat meg egy 
ilyen kommunikáció.

Itt a fizikai síkon gondolatainkat vagy érzelmeinket kimon-
dott szavakba foglalhatjuk. Tudjuk azonban, hogy a magasabb 
világokban ilyen szavakat nem használnak, hanem az asztrális 
és mentális síkokon az érzelmek és a gondolatok meghatáro-
zott lebegő alakokat öltenek. Általában minden gondolat és 
érzelem külön formát hoz létre, bár ha keverednek, találunk 
olyan alakokat, amelyekben a színek furcsán egybeolvadnak. 
Tegyük fel, hogy képzeletben megpróbáljuk felemelni magun-
kat a mentális sík azon magas részébe, ahol az ego az ő kauzá-
lis testében működik, és nézzük meg, az Én gondolatai hogyan 
fejeződnek ott ki. Szokás szerint a nyelv cserbenhagy bennün-
ket, hiszen az egyik fő különbség, hogy az ego egyáltalán nem 
használ szavakat és mondatokat, és nem is alkalmaz ilyesmit 



a gondolatok egymásutánjában. Úgy tűnik, egyáltalán nem is 
gondolkodik a szó általunk használt értelmében; sohasem vi-
tatkozik, és ezáltal olyan következtetésekre sem jut, mint mi itt 
a fizikai világban.

Amikor az Adeptus előtt felmerül valamilyen téma, azt 
azonnal látja, és mindent tud róla. Ha közölni akar egy gondo-
latot mással, az olyan, mintha egyfajta labdát dobna az illető-
nek, amely valamilyen módon együttesen magában foglalja a 
tudást és a következtetéseket egyaránt. A legkevésbé sem kor-
látozódik egyetlen ötlet közvetítésére. Az Adeptus gondolata 
úgy özönlik a tanítványára, mint valami gyönyörű, apró göm-
böcskékből álló jégzápor, amely golyócskák mindegyike egy-
egy – adott eszmével rokon – egészen világosan kidolgozott 
ötletnek felel meg. Ha a tanítvány olyan szerencsés és okos, 
hogy képes megjeleníteni és lefordítani egy ilyen jégzáport, 
alighanem azt fogja tapasztalni, hogy legalább húsz oldalra 
lenne szüksége ezen pillanatnyi özönlés bemutatására, és a 
kifejezés természetesen még így is szükségszerűen tökéletlen-
nek bizonyulna.

Be kell továbbá látnunk, hogy szavakat nem közölnek a ta-
nítvánnyal, csak ötleteket, és ezért szükségszerűen a saját nyel-
vén kell kifejeznie ezeket a gondolatokat. Az ötletek egyértel-
műen a Mestertől származnak (ha a növendék egyáltalán van 
olyan szerencsés, hogy pontosan felfogja és értelmezze a gon-
dolatokat), de a kifejezési forma teljesen a tanítványé.  Ezért 
az ő sajátosságai minden bizonnyal érvényesülni is fognak. Az 
üzenetet olvasók pedig ezt mondják: „De hiszen ez ennek meg 
ennek a stílusa” – utalva a közvetítőre, akire az üzenetet bizal-
masan bízták. Valóban, teljesen igazuk van, amikor ezt mond-
ják, de nem szabad megengedniük, hogy ez a nyilvánvaló tény 
elvakítsa őket az üzenet szellemét vagy fontosságát illetően.

Madame Blavatsky nagyon régen (1888-ban), amikor ilyen 
levelek gyakran érkeztek az Adeptusoktól, ezt írta azokra vo-
natkozóan: 



„Száz okkult levélből aligha egyet írt annak a Mesternek 
a keze, akinek a nevében és megbízásából küldték, mivel a 
Mestereknek sem szükségük, sem szabadidejük nincs levele-
ket írni. És amikor egy Mester azt mondja: „Én írtam azt a 
levelet”, ez csupán annyit jelent, hogy minden szót ő diktált, 
és a lenyomatát felülvizsgálta. Általában a csélájukkal íratják 
(vagy kivetítik) az üzeneteket, legyen akár közel, vagy távol a 
kiszemelt tanuló. Mindezt úgy, hogy elméjébe adják azokat a 
gondolatokat, amelyeket ki akarnak fejezni, és ha szükséges, 
segítenek a kivetítési folyamatban. Teljesen a cséla fejlettségi 
állapotától függ, mennyire pontosan adja át a gondolatokat, és 
utánozza az írásmintát.” (Lucifer, Vol. III. 93. o.)

Ha a tanítvány már évek óta szokott a Mester részéről üze-
neteket közvetíteni, a folyamatos gyakorlás révén sokkal na-
gyobb könnyedséggel és pontossággal végzi a fordítást; ez 
pedig annak köszönhető, hogy megtanult számolni személyes 
fogyatékosságaival úgy, hogy képes azokat ténylegesen kikap-
csolni. Ugyanígy előfordul az is, hogy az ő megszokott kife-
jezésmódjait alkalmazza, mégpedig egyszerűen azért, mert 
számára ezek jelentik a legjobb módot bizonyos gondolatok 
kifejezésére. Ha azonban olyan fejlett és bőséges tapasztalattal 
rendelkező valaki közvetít üzenetet, mint például a mi nagy 
elnökünk, akkor egészen biztosak lehetünk abban, hogy az 
értelme pontos, és kifejezési formája a legjobb, amit ezen a 
síkon el lehet érni.

A SZEMÉLYES GYARLÓSÁG

Azok számára, akik még nem érték el ezt a szintet, a szemé-
lyes gyarlóság feltétlenül betolakodik. Sajnos, ez igen gyakran 
nemcsak a közlések stílusára, (ami végül is nem annyira fon-
tos, és könnyen figyelmen kívül hagyható), hanem a tartalmi 
részre is vonatkozik. Ahhoz, hogy megértsük, miért és hogyan 
van ez így, egy pillanatra át kell gondolnunk annak az ember-
nek a felépítését és fejlődését, akitől az üzenetek érkeznek.



Régebbi tanulóink emlékezhetnek rá, hogy a Man Visible 
and Invisible (A Látható és Láthatatlan Ember) című könyv-
ben több különböző fejlettségi fokon álló ember asztrális és 
mentális testeit is bemutattam. Ezek az illusztrációk azonban 
ezen testeknek csak a külső megjelenését érzékeltették. Min-
den testnek azt a részét, amely állandó kapcsolatban van az 
embert körülvevő asztrális vagy mentális világgal, és éppen 
ezért folyamatosan tevékenységi állapotban van. Emlékez-
nünk kell arra, hogy az asztrális és mentális anyag ezen ovális 
alakjai csak felületesen vitalizáltak, és az átlagos ember eseté-
ben az így érintett felszíni réteg általában vékony. Mindegyik 
testben – viszonylag nagy arányban – állandóan található egy 
olyan hányad, amely még nem elevenedett meg (azaz egy-egy 
nehéz mag van bennük), és szinte egyáltalán nem vesz részt a 
test külső tevékenységeiben. Bár ezt a viszonylag közömbös 
anyagtömeget alig befolyásolja a felébredtebb rész, bizonyos 
módokon mégis képes hatni az utóbbira.

A személyiségről úgy beszélünk, mint az alsóbb tudathordozó-
kon – a mentális, asztrális és fizikai testeken – keresztül működő 
ego töredékéről. A szóban forgó működés módszereiről és rész-
leteiről meglehetősen teljes leírást találunk ennek a könyvnek a 
VIII. fejezetében, továbbá a The Inner Life (A Benső Élet) című
könyvnek a Lost Souls (Elveszett lelkek) elnevezésű fejezetében, 
valamint a Talks on the Path of Occultism (Beszélgetések az Ok-
kultizmus Ösvényéről) című könyv 257-261. lapjain. Ott elma-
gyarázzák, hogy az ego még korántsem teljesen éber, és jelentős 
hányadát tekintve (bármilyen abszurdnak is hangzik) még nem 
aktív. A Monád az, amely megeleveníti az egót, de az igazi Én 
(ego) mindannyiunkban még csak részben ébredt fel. Pontosan 
ugyanígy az ego az, amely élteti a személyiséget, de ez a teendő 
is még nagyon messze van a tökéletestől. Ezeket a tényeket nem 
hagyhatjuk figyelmen kívül. Némely emelkedett pillanatban az 
egóból áramló erő ideiglenesen magasabb szintre emelheti a sze-
mélyiséget, másrészt az asztrális vagy mentális test használatlan 
részeinek állandó nyomása egy időre érezhetően csökkentheti azt.



A megvilágítatlan anyag ezen inaktív tömegének sajá-
tos élete és hajlamai vannak, amelyek akkor érvényesülnek, 
amikor a személyiség aktívabb része némileg háttérbe szorul. 
Mindez főként akkor történik meg, amikor nem használjuk 
aktívan ezeket a testeket. Ezek a tulajdonságok természetesen 
eltérőek a különböző embereknél, de az intenzív egoizmus 
szinte mindig szembetűnő. Gyakran a fent hivatkozott nehéz-
kes magtól erednek a beképzeltség, valamint öndicsőítés gon-
dolatai és benyomásai, továbbá bármilyen igazi vagy képzelt 
veszélytől való ösztönszerű, önmagunk megóvására irányuló 
törekvés. Mielőtt elérnénk a fejlett ember felvillanó dicsőségét 
(lásd: Man Visible and Invisible – A Látható és Láthatatlan 
Ember, XXI. ábra), egy hosszú és lassú kibontakozási időszak 
következik, amely során ezt a nehéz magot fokozatosan áthatja 
a fény, mialatt felmelegszik, és izzó reakcióvá olvad fel. Hos�-
szadalmas folyamat a személyiség e finom uralma alól történő 
szabadulás. Természetesen fokozatosan megszűnik, ahogy az 
ember az egész természetét ellenőrzése alá vonja, de közben 
nagyon bölcsen cselekszik, ha a legkomolyabban kételkedik 
minden olyan közleményben, amely dicsőíti a személyiséget, 
vagy el akarja vele hitetni, hogy az egész emberiség közül ő az 
egyetlen kiválasztott, aki valami bámulatos kinyilatkoztatást 
kapott, ami forradalmasítja a világot.

Ilyen ígéreteket közvetíthet a kommunikáló szellem az ins-
piratív szeánszokon, de azért nem szabad szándékos csalást 
feltételeznünk a szellem részéről. Sokszor olyan erős benyo-
mást gyakorolnak rá bizonyos – az asztrális életében fontos 
szerepet játszó – nagyszerű tények, hogy úgy érzi, ha ezeket 
megfelelően bemutathatná a világnak, akkor annak magatar-
tása egészen megváltozna. Csakhogy elfeledkezik arról, hogy 
ugyanezeket az eszméket a saját fizikai életének idején is újra 
és újra hirdették, amelyekről ő maga a legcsekélyebb mérték-
ben sem vett tudomást. Ezt illusztrálják az evangéliumi gazdag 
ember Ábrahámhoz intézett szavai: „Ha a halottak közül men-
ne valaki hozzájuk, megtérnének.” Ábrahám bölcs válasza pe-



dig így hangzott: „Ha nem hallgatnak Mózesre és a prófétákra, 
az sem győzné meg őket, ha valaki a holtak közül feltámadna.” 
Éppen ennek a tudatalatti énnek az alattomos, de állandó nyo-
mása teszi az egyébként józan eszű, átlagos embert nyitottá a 
rendkívüli önámításra. Emiatt tiltakozás nélkül képes elfogad-
ni az olyan hízelgést, amelyet ezen befolyás nélkül azonnal 
nevetségesnek találna.

Coué a fejletlen tudatalatti befolyásolásában ért el kimagas-
ló eredményeket. A tudatalatti egyik sajátossága, hogy mindig 
nehezményezi, ha a személyiség felébresztett része az akarat 
révén igyekszik hatni rá. Rest és előítéletes lévén, szembeszáll 
minden olyan változással és törekvéssel, amely őt felébresz-
teni és munkába állítani akarja. Ezért Coué külön utasította 
betegeit, hogy akaratukat egyáltalán ne használják, mert az 
csak ellenkezést keltene, hanem egyszerűen és nyugodtan is-
mételjenek egy adott pozitív állapotot mindaddig, amíg azt 
az alsó tudat magáévá nem teszi. Emlékezzünk arra, hogy a 
hatásközvetítés (szuggesztió) egyik módszere az volt, hogy a 
hatni igyekező a benyomást akkor indította el, amikor a páci-
ens fizikai teste aludt. Még az önszuggesztiót is lehetőség sze-
rint csaknem ugyanígy kellett végrehajtani. A beteget arra kér-
ték, hogy merüljön álomba, miközben csendesen mormolja: 
„Napról napra minden vonatkozásban egyre jobban és jobban 
fejlődöm.” Az állandó ismétlésnek pedig olyan nagy az ereje, 
hogy a tudatalatti én teljesen feltöltődik az aktuális gondolat-
tal (ami fékezhetetlen egoizmusánál fogva nem is esik annyira 
nehezére), és folyamatosan addig sugározza azt a tevékenyebb 
tudatra, amíg határozott eredmények nem születnek. Így tehát 
a fejletlen tudatalattit, amely a tudatlanok számára veszély és 
gyengeség forrásának bizonyulhat, a bölcs ember valóban arra 
használhatja, hogy segítse őt a felfelé vezető úton.

Mindezek alapján az egyik legfontosabb tanulság, hogy a 
tudatlanság mindig veszélyeket hordoz magában, és még a 
legnemesebb szándék sem pótolja mindig a tudományos isme-
retek hiányát. Bármely tréfás vagy fondorlatos egyén könnyen 



lépre tudja csalni a természet rejtett törvényeit kevésbé ismerő 
embert, viszont sok buktatót elkerülhet az a személy, aki ta-
nulmányozta ezeket a törvényeket. De még az ilyen tájékozott 
egyén se bízzon vakon a tudásában, mert a szüntelen éberség a 
pontosság ára. Sok tanácsot kaptunk erre vonatkozóan, és min-
den bizonnyal jól tesszük, ha megfogadjuk azokat. Kerüljünk 
minden személyes érzést, legfőképpen a büszkeséget. Mély 
bizalmatlansággal fogadjunk minden egyéni vonatkozású di-
csőítést, mert „a becsvágy az első átok”, és „a tanítvány arra az 
erőre vágyik, amely őt az emberek szemében semminek tünteti 
fel”. „Légy alázatos, ha el akarod érni a bölcsességet, és légy 
még alázatosabb, mikor már elérted azt.” Aki maradéktala-
nul megfeledkezik önmagáról, és életét teljes egészében má-
sok szolgálatának szenteli, az sok veszélytől szabadítja meg 
magát. Szíve tiszta lesz, mint a kristály, hogy a Logosz fénye 
szennyezetlenül átragyoghasson rajta; egész természete olyan 
őszintén fog reagálni Mesterének rezgéseire, hogy a magasabb 
síkok gondolatai és üzenetei torzítatlanul, minden alacsonyabb 
érintéstől mentesen áramlanak majd át rajta. Így ő az emberi-
ség szolgálatával fogja egyúttal a Mestereinket is a legjobban 
szolgálni.

GONDOLATTESZTELÉS

Van még egy értékes kiváltsága az elfogadott tanítványnak: 
bármilyen témával kapcsolatos véleményét összehasonlíthat-
ja Mesterének álláspontjával. Könnyen belátható, hogy ezen 
előjog gyakori használata jelentős mértékben fogja a tanítvány 
gondolkodását nemes és nagylelkű irányokba vezetni, és egy-
re képesebbé teszi arra, hogy megszabaduljon tévedéseitől, 
előítéletekre való hajlamosságától, vagy a megértés hiányá-
tól. Ezt a lehetőséget többféle módon is lehet gyakorolni.  A 
saját módszerem mindig az volt, hogy meditációba merülve 
lefeküdtem, és igyekeztem olyan mértékben a Mester tuda-
tába lépni, amennyire csak képes voltam. Amikor elértem a 



számomra elérhető legmagasabb pontot, hirtelen visszafordul-
tam, és mintegy hátratekintettem a kérdéses témára, és akkor 
azonnal megkaptam a Mester véleményét tükröző benyomást. 
Ami valószínűleg nagyon távol állt a tökéletes impressziótól, 
de legalább megmutatta nekem, hogyan vélekedik ő az adott 
tárggyal kapcsolatosan, már amennyire behatolhattam a gon-
dolataiba.

Vigyáznunk kell azonban arra, hogy ezzel a csodálatos 
előjoggal semmi esetre se éljünk vissza. Ez a kiváltság csak 
arra nyújt lehetőséget a számunkra, hogy a legnehezebb kér-
désekben a legvégső tekintélyhez tudjunk fordulni, vagy olyan 
esetekben, amikor nincs elegendő információnk az ítélethez, 
és mégis döntést kell hoznunk. De egyáltalán nem jelenti azt, 
hogy másokra bízzuk a gondolkodást, vagy hogy döntést kér-
jünk közönséges hétköznapi esetekre, amelyek megoldására 
tökéletesen kompetensek vagyunk.

Akik – az Ezoterikus Iskola tagjaihoz hasonlóan – hosszú 
ideig meditálnak valamelyik Mesteren, és erőteljes gondolat-
képet alkotnak róla, azt fogják tapasztalni, hogy ezt a gon-
dolatképet a Mester pontosan úgy kelti életre, hogy ők azon 
keresztül félreismerhetetlen szellemi erőkiáramlást kapja-
nak. Ezáltal a meditáció tökéletesen beváltja küldetését, és a 
tanítvány rajta keresztül mindig felismeri a Mester befolyá-
sát. Előfordultak – bár szerencsére ritkán – olyan esetek is, 
amikor valamilyen gonosz lények kimondottan azért szemé-
lyesítettek meg egy Mestert, hogy ezzel becsapják valame-
lyik tanítványt. Az ilyen kísérlet azonban csak akkor járhat 
eredménnyel, ha a tanulóban némi gyengeség – képzelődés, 
becsvágy, féltékenység vagy önzés – jelei mutatkoznak, amit 
egy lesben álló kísértő addig növelhet és táplálhat, amíg az 
a szellemi haladás végzetes sorompójává nem válik. Amíg 
az ilyen tulajdonságok gyökerei szigorúan és alaposan meg 
nem szűnnek, addig az aspiráns soha nem lesz mentes a meg-
tévesztés lehetőségétől. De ha valóban alázatos és önzetlen, 
akkor nincs mitől félnie. 



Az elfogadásra váró jelöltnek szükségképpen a legnagyobb 
gonddal kell figyelnie önmagát. Ha még nem kapott egyenesen 
neki szóló utalást a Mesterétől vagy egy idősebb tanítvány-
tól, hogy milyen hibáktól kell tartózkodnia, akkor a legjobban 
teszi, ha ő maga térképezi fel azokat. És amikor már tisztán 
látja a hiányosságait, vagy figyelmeztetést kapott azokra néz-
ve, akkor szüntelen éberséget kell gyakorolnia velük szemben. 
Ugyanakkor óvatosnak kell lennie annak érdekében, hogy az 
önmagába tekintés túlzottá vagy betegessé ne váljon. A leg-
biztonságosabb irány a számára, ha teljes figyelmét mások 
segítésére összpontosítja. Ha egész lelke ezzel a gondolattal 
van tele, ösztönszerűen helyes irányba fog haladni. Az a vágy, 
hogy teljesen megfeleljen ennek a munkának, arra fogja ösz-
tönözni, hogy minden akadályt félreseperjen az útjából; és így 
anélkül, hogy tudatosan gondolkodna saját fejlődéséről, rá fog 
jönni, hogy már azon az Ösvényen halad.

KIKAPCSOLÓDÁS

Nem várható el egy tanítványtól, hogy a Mesteren kívül sen-
ki és semmi másra ne gondoljon. De az igen, hogy elméjének 
hátterében mindig ott álljon és elérhető legyen a Mester alakja, 
valahányszor szüksége van rá az élet viszontagságai között. 
Elménk nem lehet mindig az íj húrjához hasonlóan megfeszí-
tett állapotban. Az észszerű kikapcsolódás és a gondolatok vál-
tozatossága a mentális egészség elengedhetetlen feltételei. A 
tanítványnak azonban rendkívül óvatosnak kell lennie, hogy a 
pihenést ne mocskolja be a legcsekélyebb szenny vagy durva-
ság sem. Egyetlen olyan gondolatot sem szabad megengednie 
magának, amely miatt a Mester előtt szégyenkeznie kellene.

Nincs abban semmi rossz, ha kikapcsolódásként elolvasunk 
egy jó regényt, az általa előidézett gondolatformák semmilyen 
módon nem fogják megzavarni a Mester gondolatmenetét. De 
nagyon sok olyan regény is van, amelyek romlott dolgokra 
való utalásokkal vannak tele, amelyek tisztátalan gondolatfor-



mákat állítanak a lélek elé, amelyek dicsőítik a bűnt, és vannak 
olyanok is, amelyek az olvasó gondolatait az élet legvissza-
taszítóbb problémáira összpontosítják, vagy élethűen ecse-
telnek gyűlöletteljes és kegyetlen jeleneteket. Minden ilyen 
olvasmány szigorúan kerülendő. Hasonlóképpen semmi rossz 
nincs abban, ha tisztességes játékokban veszünk részt, vagy ha 
megtekintjük azokat. De feltétlenül mellőzendő minden olyan 
játék, amely bármilyen kegyetlenséget tartalmaz, amely kárt 
tehet emberben vagy állatban.

NYUGODTSÁG ÉS EGYENSÚLY

A tanítványnak minden munkája során vigyáznia kell nyu-
galmának és lelki egyensúlyának megtartására, mégpedig két-
féleképpen. Mértéken túl dolgozni, ami nem ritkaság a fiatalok 
és a lelkesedők között, a bölcsesség hiányára vall. Mindegyi-
künknek annyit kell tennie, amennyit bírunk, de kétségkívül 
van egy határ, amelyet nem bölcs dolog túllépni. Ahogy nagy 
elnöknőnk mondta: „Amit nem érek rá megtenni, az nem az 
én feladatom!” Olyan fáradhatatlanul és szünet nélkül pedig 
senki sem dolgozik, mint ő. Ha észszerűen használjuk erőinket 
a mai feladatra, akkor erősebbek maradunk, és szembe tudunk 
nézni a holnapi teendőkkel is. Hiszen eléggé értelmetlen az a 
szolgálat, amikor aznap annyira túlfeszítjük magunkat, hogy 
másnapra hasznavehetetlenné válunk,  mert az ilyen esetben 
elpazaroljuk a következő munkához szükséges energiánkat 
pusztán azért, hogy kielégítsük aznapi kiegyensúlyozatlan 
lelkesedésünket. Természetesen időnként előfordulnak olyan 
sürgős esetek is, amikor félre kell tennünk az elővigyázatos-
ságot, hogy egy-egy munkát időben el lehessen végezni; de 
a bölcs mesterember igyekszik kellően előre tekinteni, hogy 
elkerülje az efféle szükségtelen kríziseket.

A nyugodtság és a lelki egyensúly megőrzésének második 
módja a tanítvány belső magatartására vonatkozik. Érzelmei-
nek bizonyos mértékű hullámzása elkerülhetetlen, de azon kell 



lennie, hogy ezt a lehető legkisebbre csökkentse. Folyamato-
san hatnak ránk különféle (asztrális, mentális vagy tisztán fi-
zikai) befolyások, és bár rendszerint nincs tudomásunk róluk, 
mégis többé-kevésbé hatással vannak ránk. Fizikai síkon a hő-
mérséklet, az időjárás, a légkör nedvességtartalma, a túlzott 
fáradtság, az emésztőszervek állapota – mindezek és még sok 
más tényező befolyásolja általános közérzetünket. Ez az érzés 
pedig nem csupán a boldogságunkra, hanem munkaképessé-
günkre is kihat.

Tudtunk nélkül is érinthetnek minket olyan asztrális körül-
mények, amelyek az asztrális világ különböző részein ugyan-
úgy változnak, mint a fizikai világban az éghajlat, a hőmér-
séklet és a természet. A külvilágban néha egy kellemetlen társ 
csatlakozik hozzánk, akit csak nehezen tudunk lerázni. Az 
asztrális világban sokkal nehezebb megszabadulni néhány pa-
razitahajlamú degenerálttól, vagy akár a kétségbeesés mélyébe 
fulladt, szerencsétlen, elhunyt személytől. Az ilyen entitás, aki 
görcsösen kapaszkodik egy emberbe, kiszívhatja a célszemély 
életerejének nagy részét, és eláraszthatja őt komorsággal és 
depresszióval. Teszi ezt anélkül, hogy ezáltal önmagán a leg-
csekélyebb mértékben is segítene. Lehet, hogy mit sem tudunk 
az ilyen lényről, és még ha tudunk is, sokszor nem könnyű 
enyhíteni a szorongást, vagy (ha ez lehetetlen) lerázni jelen-
létének lidércét. Az asztrális síkon éppúgy vannak tudattalan 
vámpírok, mint a fizikain, és mindkét esetben rajtuk a legne-
hezebb segíteni.  

A tanítvány – általános fejlettségének köszönhetően – ér-
zékenyen reagál mindezekre a hatásokra, akár tud ezekről a 
befolyásokról, akár nem; így tehát alkalomadtán megmagya-
rázhatatlanul emelkedett vagy nyomott hangulatban érezheti 
magát.

Az asztrális elementál rendkívül élvezi az érzelmek heves 
váltakozását, és mindent megtesz ezek ösztönzése érdekében. 
A tanítványnak azonban nem szabad ezen változó hangulatok 



játékszerévé válnia. Arra kell törekednie, hogy állandó szinten 
tartson egy olyan örömteli derűt, amelyet nem zavar meg sem-
milyen felmerülő izgalom.

Néha a tanuló jó karmája azt eredményezi, hogy előmenete-
le érdekében valamilyen nagy bátorítást, határozott ösztönzést 
kap, mint amit például az Adyarban tartott nagyszerű jubileu-
mi összejövetelen való részvételi lehetőség nyújott. Ez való-
ban emlékezésre méltó alkalom volt, amely rendkívüli ösztön-
zésben és segítségben részesítette mindazokat, akik kitárták 
szívüket a hatása előtt. Egy ilyen esemény igazán mérföldkő 
lehet a tanuló felfelé vezető ösvényén, amelytől további erők 
megnyílását, a testvériség valódi jelentésének teljesebb felis-
merését számíthatja.

Jól teszi azonban, ha eszébe vési, hogy egy ilyen pompás 
kiáradás és szokatlan felemelkedés után szükségszerűen jön-
nie kell egy reakciónak is. Nincs ebben semmi nyugtalanító 
vagy természetellenes manifesztáció. Ez egy természeti tör-
vény megnyilvánulása, amelyre a mindennapi életben állan-
dóan látunk példát. Így például sokan meglehetősen ülő éle-
tet élünk, amennyiben sokat írunk és olvasunk. Valószínűleg 
nagyon sokan elhanyagoljuk a szükséges napi testmozgást, és 
nem mozgunk annyit, amennyire testünknek szüksége volna. 
Azután hirtelen ráeszmélünk erre a tényre, és azonnal meg-
erőltetjük magunkat. Valamilyen heves játékba fogunk, vagy 
hosszú sétát teszünk, vagy más efféle dolgot cselekszünk. 
Amíg nem esünk túlzásba, nincsen semmi probléma. De ami-
kor befejezzük a fizikai tevékenységet, elönt bennünket a fá-
radtság érzése, és pihenni szeretnénk. Ez is teljesen helyes és 
természetes megnyilatkozás. Talán egy kicsit jobban megeről-
tettük az olyan izmainkat, amelyeket általában nem, vagy leg-
alábbis nem olyan erősen használunk, azok következésképpen 
elfáradtak, és lazításra szorulnak. Ezért inkább bágyadtságot 
érzünk, ennélfogva leülünk vagy lefekszünk, és rendes körül-
mények között fél-egy óra pihenés után megint egészen rend-
ben vagyunk.



Ne feledjük azonban, hogy a félórás nyugalmunk alatt 
passzív állapotban vagyunk; és ha véletlenül vannak beteg-
ségcsírák a levegőben (mint általában szoktak), akkor sokkal 
fogékonyabbak vagyunk irántuk, mint bármely más időpont-
ban. Ugyanez igaz a többi világra nézve is, és ha nagy felemel-
kedésben és ösztönzésben van részünk, akkor különböző tes-
teinket a szokottnál kissé jobban megerőltetjük. Nem állítom, 
hogy mindez bármilyen tekintetben is rossz volna nekünk. Ép-
pen ellenkezőleg, összességében kedvező hatást gyakorolnak 
ránk. Ugyanakkor továbbra is fennáll az a tény, hogy különbö-
ző testeink többet tettek, mint általában szoktak, következés-
képpen eljön annak az ideje, amikor szükségük van a terhelés 
alóli mentesítésre.

Ebben a pihenési időszakban számos veszélynek vagyunk 
kitéve. Az ellazulás és életünk szokásos magasságából történő 
visszavétel mindenekelőtt azt a kockázatot hordozza magában, 
hogy talán kicsit túlságosan is visszaveszünk a tempóból, ami-
kor hagyjuk magunkat valamelyest leengedni emelkedett lelki 
állapotunkból; hogy a kelleténél mélyebben csúszunk az anya-
giság csapdájába, és egy kis véletlen kísértés – amely általá-
nosságban nem hatna ránk – észrevétlenül megfog bennünket. 
Ez az egyik lehetőség, amely esetleg kijátssza figyelmünket 
– valami kis kísértés, amelyet máskor alig veszünk észre. A
fáradtságnak ebben az enyhe reakciójában egy kicsit önelégül-
tebbnek érezhetjük magunkat, mint általában kellene, és így 
olyan ostoba hibát követhetünk el, amit rendesen nem tennénk.

Nézzük a betegségcsírákkal való analógiát. Mialatt pihe-
nünk, különféle gondolatformák lebegnek körülöttünk, né-
melyek eléggé kellemesek, míg mások határozottan kelle-
metlenek; sok közülük mindenesetre nem éri el azt a szintet, 
amelyen gondolataink általában működnek. Ebben a lazulós 
időszakban ezek sokkal könnyebben hatnak ránk.



A SÖTÉT ERŐK

Vannak más szempontok is, amelyeket figyelembe kell ven-
nünk. Egy olyan emelkedett állapotban, amilyenről beszéltünk, 
a szellemi erőnek szokatlan nagy áramlását kapjuk felülről, a 
Nagy Fehér Testvériségtől, egyéni Mestereinktől és tanítóink-
tól. Van a természetnek egy sötét törvénye, amely azt a meg-
lehetősen furcsa összefüggést foglalja magában, miszerint ha 
csodálatosan pozitív erők áramlanak felénk, akkor megindul 
egy ezzel ellentétes minőségű hatás is. Szokatlannak tűnhet, 
de kétségtelenül így van. A törvény értelmében, amikor a fej-
lődés érdekében munkálkodó Nagyok rendkívüli áldást adnak 
valamilyen különös egyensúly vagy méltányosság jegyében, 
akkor meg kell engedniük egy hasonló erőkiáramlást az el-
lentétes oldalon is. Mindnyájan sokat hallottunk sötét erőkről, 
fekete mágusokról és árnytestvérekről. Ezek az emberek a mi 
irányunktól teljesen eltérő vonalon haladnak, ennélfogva ös�-
szeütközésbe kerülnek a Bölcsesség Mestereivel, a világot és 
a Naprendszert irányító hierarchiával. Természetesen ez az el-
lentét nemcsak a nagy Adeptusokra van hatással, hanem ránk, 
alázatos követőikre is.

Nem akarok ebben a könyvben túl sok helyet szentelni ezek-
nek az embereknek. Elég hosszan írtam róluk a Talks on the 
Path of Occultism (Beszélgetések az Okkultizmus Ösvényé-
ről) című könyvben. Alig kell hozzátennem valamit a könyv-
ben kifejtett megállapításaimhoz. Talán mindössze annyit, 
hogy a sötét erők – önmaguk igazolására – kialakítottak egy 
elméletet. Teóriájuk lényege, hogy a Logosz nem igazán akar-
ja a magasabb szintű egyesülést. Szerintük az evolúció igazi 
célja, hogy fejlődésében minden egyén (elkülönülten) a lehető 
legmagasabb szintet érje el. (Mellesleg megjegyzem – bár ezt 
ők soha nem ismernék el –, hogy ez a szint egy viszonylag 
alacsony fejlettségnek felel meg, ugyanis rendszerük csak az 
ego megerősítésére korlátozódik, és nem vezet el a buddhikus 
és nirvánikus világokba, amelyek az egyesülés igazi síkjai.) 
Ők ezt mondják: „Azt hiszitek, hogy az egyesüléshez vezető 



fejlődés jeleit látjátok magatok körül, azt gondoljátok, hogy 
ez a Logosz akarata. Éppen ellenkezőleg, a Logosz ezekkel 
csak megkísért benneteket. Ahelyett, hogy eggyé válásotokat 
kívánná, azt akarja, hogy egyéniségeiteket érvényesítsétek 
mindazokkal a kísértésekkel szemben, amelyek arra ösztönöz-
nek titeket, hogy elnyelessétek magatokat a különbség nélküli 
egységbe.”

Azok az emberek, akik valóban ezt hiszik, minden tekin-
tetben ellentétes véleményre helyezkednek velünk és Meste-
reinkkel szemben. Mi a saját Mestereinket követjük, akik sok-
kal többet tudnak a Logosz akaratáról, mint amennyit valaha 
megtudhat bárki is ezen visszás módon gondolkodók közül. 
Mestereink ugyanis érintkezésbe léphetnek a Logosszal, ami 
viszont kivitelezhetetlen az elkülönülés szószólói számára.

Ez az oka annak, hogy ezek az emberek szembe helyez-
kednek velünk, minél több új szimpatizánst próbálnak maguk 
közé beszervezni. Másokhoz hasonlóan, ők is a saját nézete-
ikre akarják téríteni embertársaikat. Mindenekelőtt az átlag-
embernél valamivel fejlettebb egyéneket kívánják magukhoz 
vonzani. A legértelmesebb képviselőik éppen olyan kevéssé 
vannak behálózva az anyagiságba, mint akármelyik nagy asz-
kéta. Ők teljes mértékben egyetértenek azzal, hogy figyelmün-
ket az alacsonyabb szintek helyett a magasabbakra kell össz-
pontosítani. De azt is látni kell, hogy az ő céljuk az egyéniség 
fokozása, ami a végén óhatatlanul bánatot okoz. Mindezek 
alapján valószínűleg megpróbálnak befolyásolni minket, erő-
síteni az egyéniségünket, és felébreszteni bennünk az öntelt-
séget. Ne feledjük azonban, hogy hitvallásuk szerves része a 
teljes gátlástalanság; számukra a lelkiismeretesség ostoba és 
aljas gyengeségnek tűnhet, ezért a legaljasabb trükköket fog-
ják ellenünk kijátszani.

Egy különleges veszély leselkedik ránk. Ugyanis minél 
fejlettebbek vagyunk, annál jobb zsákmányul szolgálhatunk 
ezeknek az árnytestvéreknek, ha meg tudnának kapni minket. 



Amíg azonban képesek vagyunk teljes gondolati közösségben 
maradni Mestereinkkel, amíg tántoríthatatlanul meg tudunk 
maradni az önzetlenség és a szeretet állandó kiárasztásának 
útján, addig nem érinthetnek bennünket. 

Ezekkel a sötét hatalmakkal szembeni igazi erőt a Meste-
reinkkel való egységünk jelenti a számunkra, és az a képes-
ségünk, hogy az ő attitűdjükhöz tartjuk magunkat. Vagyis, 
hogy mindig nyitottan várjuk a felülről jövő hatásokat, de 
határozottan elzárkózunk minden – ránk hatni próbáló – el-
különítésre irányuló törekvés elől. Bármi, ami a különállósá-
got hangsúlyozza, egyszerűen az ellenség kezére játszik, és ez 
vonatkozik kicsi és nagy dolgokra egyaránt. Így hát félre kell 
tennünk minden buta féltékenységet és ellenségeskedést, hi-
szen ahányszor engedünk ezeknek, mindannyiszor a Teozófia 
erődjének gyenge helyeivé tesszük magunkat, és repedések-
ké válunk annak falaiban; valahányszor elnézőek vagyunk az 
alacsonyabb rendű természetünkkel, megengedve neki, hogy 
kicsit tobzódjon a gőgben, bosszankodásban és sértettsége ér-
zésében valamelyik teljesen ártatlan testvérünkkel szemben, 
mindannyiszor ugyanilyen mértékben áruljuk el Mestereinket. 
Azt gondolhatnánk: „Mestereink bizonyára megóvnak minket 
az ilyen visszaesésektől.” Nem teszik meg, mert nem avatkoz-
hatnak bele a szabadságunkba, ezért meg kell tanulnunk saját 
lábainkra állni. Azonkívül nem is akarunk a Mestereinknek 
olyan fáradságot okozni, hogy úgy őrködjenek felettünk, mint 
ahogy egy dajka vigyáz a tipegő gyermekre. Az Adeptusok a 
világ legelfoglaltabb emberei. Ők blokkokban kezelik az egó-
kat, és sok millió lélekkel foglalkoznak, nem pedig a szemé-
lyiségekkel egyenként. Mégis, ha igazi végső szükségünkben 
hívjuk a Mestert, bizonyosan kapunk választ. Ugyan még erre 
a pillanatra is sajnálnunk kellene megzavarni őt, de ha igazán 
szükséges, akkor megjön a segítség.

A Teozófiai Társulat kezdeti idejében, amikor Madame Bl-
avatsky még élt, volt egy tagunk, aki sok tekintetben hatalmas 
erővel bírt. Minden bizonnyal nagy hatású fekete mágus le-



hetett volna belőle. Néha kissé lelkiismeretlen volt, és szen-
vedélyesen viszonyult a tudományhoz. Szinte bármit megtett 
volna – még egy kicsit jogszerűtlent is –, csakhogy több tudás-
ra tehessen szert. Orvos volt, és egyik tagunk kezelése során 
felfedezte, hogy a páciense tisztánlátó, és bizonyos tekintetben 
szinte ritkaságszámba menő képességekkel bír. Ezért – ami-
kor a beteg már lábadozott – arra kérte őt, csatlakozzon hozzá 
bizonyos kísérletekben. Egészen nyíltan így szólt hozzá a fizi-
kai világban: „Nagyon csodálatos erőd van. Ha megengeded, 
hogy elbűvöljelek és transzba hozzalak, biztos vagyok benne, 
hogy olyan magasságokat érhetsz el, amilyenre én soha nem 
lennék képes. Ezáltal sok olyan tudásra tehetnénk szert, amely 
jelenleg elérhetetlen.” A hölgy megtagadta a kérést. Szerintem 
helyesen tette, mert az ilyen uralkodás a legveszélyesebb do-
log, amit semmi esetre sem volna szabad megkísérelni; kivéve 
rendkívüli körülmények között, és szakértői felügyelet mellett.

Mindenesetre a hölgy határozottan visszautasította a kérést. 
Az orvos nagyon elégedetlen volt, és nem fogadta el a nemle-
ges választ. Még aznap este megjelent a nő hálószobájában, 
és mágikus fogásokkal kezdett próbálkozni. Természetesen a 
hölgy nagyon dühös lett, és lángoló felháborodást érzett ami-
att, hogy az orvos oda merészelt tolakodni, és megkísérelte rá-
erőszakolni azt, amit ő feltétlenül és kellő megfontolás után el-
utasított. És elkezdett teljes erejéből küzdeni a befolyás ellen. 
De csakhamar meggyőződött róla, hogy az ő mentális ereje 
semmi az orvoséhoz képest, hogy a doktor lassan, de biztosan 
le fogja igázni akaratát. Ezért, mivel tudta, hogy vesztes csatát 
vív, Mesterét (Kuthumi Mestert) hívta segítségül.

A segítség nemcsak azonnali volt, de szavak nélkül is ámu-
latba ejtette a nőt. Ne feledjük, hogy őt a leghevesebb és leg-
szenvedélyesebb megbotránkozás érzése töltötte el. Amikor a 
Mestert hívta, abban a pillanatban már látta is eltűnni az orvost 
a távolban. De talán nem is ez volt számára a legcsodálatosabb, 
hanem inkább az hatotta meg – amit soha nem tudott elfelejte-
ni –, hogy abban a minutumban minden érzése megváltozott. 



Haragja és felháborodása is elmúlt, és az orvos iránt sem ér-
zett mást, mint mély szánalmat azért, hogy egy ilyen csodála-
tos képességekkel rendelkező férfi így visszaél vele. Ebből az 
esetből is látható, hogy amikor igazán nagy a szükség, a se-
gítség kéznél van; de azt hiszem, egyikünk sem fogja igénybe 
venni, hacsak nem leszünk erre feltétlenül kényszerítve.

Másokra gondolj, és ne magadra. Gondolj a Mestered irán-
ti hűségre és szeretetre, továbbá arra, hogyan szolgálhatod őt 
a legjobban, ha befolyását terjeszted testvéreid között. Akkor 
nem kell attól tartanod, hogy veszítesz, ahelyett, hogy nyernél 
bármilyen csodálatos ihlet által, ami eljutott hozzád.

A BIZTOS SIKER 

A tanítványnak el kell határoznia, hogy önfejlesztésre irá-
nyuló törekvéseiben sohasem fog balsikerek miatt elcsügged-
ni, még akkor sem, ha ezek gyakran ismétlődnek. Erőfeszítése 
akárhányszor is vallana kudarcot, bármennyiszer esne is el a 
kitűzött Ösvényen, a növendéket ugyanaz az ok késztesse fel-
kelni és továbbmenni az ezredik bukás után is, mint amelyik 
az első után. A fizikai síkon sok olyan dolog van, ami teljes-
séggel lehetetlen, de mindez nem vonatkozik a magasabb vilá-
gokra. Nem tudunk tonnányi súlyt megemelni gépezet nélkül, 
de a felsőbb szférákban kitartással megszabadulhatunk számos 
gyarlóságunk súlyától. Ha belegondolunk, ennek nyilvánvaló 
okai vannak. Az emberi izmok nem úgy vannak alkotva, hogy 
képesek lennének egy tonnát felemelni, és semmilyen elkép-
zelhető erősítésük sem tenné ezt lehetővé, mert a mögöttük 
lévő erő korlátozott. Szellemi dolgokban viszont ott áll mögöt-
tünk a teljes isteni erő, amelyből korlátlanul meríthetünk, és 
így apró és ismételt erőfeszítésekkel elég erőssé válunk ahhoz, 
hogy minden akadályt legyőzzünk.

Az emberek gyakran mondják: „A fizikai világban egész 
jól elboldogulok, de az asztrális és mentális világban nagyon 



keveset tudok tenni, mert olyan nehéz.” Ez azonban az igaz-
ság fordítottja. Nem vagyunk hozzászokva, hogy a finomabb 
anyagban gondolkodjunk és dolgozzunk, ezért hisszük azt, 
hogy nem vagyunk képesek rá. De amint ráirányítjuk akara-
tunkat, meg fogjuk látni, hogy a dolgok ennek az akaratnak 
az irányát fogják követni, mégpedig úgy, ahogyan az a fizikai 
világban elképzelhetetlen.

Egyes tanulók számára – ebben a munkában – komoly segít-
séget nyújthat a talizmánok vagy amulettek használata. Amely 
nagyon is valós segítség lehet, hiszen a fizikai természettel is 
foglalkozni kell, és azt ugyanúgy szolgálatra alkalmassá kell 
tenni, mint az elmét és az érzelmeket, amelyeket kétségtelenül 
a legnehezebb befolyásolni. Egy magnetizmussal erősen meg-
töltött talizmán – amelyet bizonyos határozott cél szolgálatába 
állít a hozzáértő – felbecsülhetetlen segítség lehet, amint azt 
már terjedelmesen kifejtettem a The Hidden Side of Things 
(Világunk Rejtett Oldala) című könyvemben. Sokan magasabb 
rendűnek tartják magukat az ilyen segédeszközöknél, és úgy 
érzik, hogy nincs szükségük rájuk. Én a magam részéről a fel-
adatot annyira megerőltetőnek találtam, hogy örömmel veszek 
igénybe minden olyan segítséget, amit felajánlanak nekem.



VI. FEJEZET

EGYÉB BEMUTATÁSOK

A MESTEREK ÉS A TESTVÉRISÉG

Az Adeptus, miközben tanítványa munkáját folyamatosan 
igénybe véve felügyeli annak fejlődését, egyúttal már előké-
szíti őt a Nagy Fehér Testvériség előtti bemutatására, azaz a 
beavatására. A Testvériség létezésének egyetlen célja a fejlő-
dés előmozdítása, és a Mester tudja, hogy ha a tanítvány ké-
szen áll arra a csodálatos megtiszteltetésre, hogy a Testvériség 
tagjai közé felvegyék, akkor sokkal többet használhat a világ-
nak, mint azelőtt. Ezért az a vágya, hogy tanítványát a lehető 
leghamarabb erre a szintre emelje. A témával foglalkozó több 
ezer éves keleti könyvekben számos beszámoló található a 
tanítás ezen előkészítő időszakáról; amit a korábbi teozófiai 
irodalom a „próba ösvénynek” nevez. Ez a kifejezés nem az 
egyénekre lebontott adeptusi tanításra utal, hanem a beavatás-
ra előkészítő általános oktatásra vonatkozik. Magam is hasz-
náltam ezt a kifejezést az Invisible Helpers (Láthatatlan Segí-
tők) című munkámban, de később eltekintettem használatától, 
nehogy ugyanannak a szónak két különböző értelemben való 
használata zavart okozzon.

A beavatást célzó felkészítés során alkalmazott módszer 
rendkívül egyszerű, és valójában nagyon hasonlít néhány ré-
gebbi egyetemünk gyakorlatához. Ha egy hallgató ezek vala-
melyikén diplomát szeretne szerezni, először le kell tennie az 
egyetemi felvételi vizsgát, és csak azután veszik fel valame-
lyik intézetbe. Technikai szempontból a kollégium feje felelős 
a tanuló előhaladásáért, ezért ő tekinthető a növendék legfőbb 
tanítójának. A tanulónak természetesen legnagyobbrészt egye-
dül kell dolgoznia, de a kollégium vezetőjétől elvárják, hogy 
gondoskodjon az ő alapos előkészítéséről, mielőtt a diploma 
elnyerésére jelentkezne. Nem egy személy ítéli oda a tanulónak 
ezt a fokozatot, hanem az egyetemnek nevezett absztrakció, 
többnyire a helyettes vezető által. Nem az intézmény vezetője, 



hanem az egyetem intézi a vizsgákat, és adja át a különbö-
ző diplomákat. A kollégiumvezető feladata – amiért bizonyos 
mértékig felelősséggel is tartozik –, hogy a jelölt megfelelően 
felkészült legyen. Az ilyen felkészülés során magánemberként 
bármilyen (általa megfelelőnek tartott) társadalmi vagy egyéb 
kapcsolatba léphet a tanítványával, de mindez nem tartozik az 
egyetemre. 

Ugyanígy a Nagy Fehér Testvériségre sem tartozik a Mester 
és tanítványa közötti viszony, amely kizárólag a Mester meg-
ítélésétől függ. A beavatást a Testvériség egyik kijelölt tagja 
adja az „Egy Beavató” nevében. A beavatás elnyerésének ez az 
egyetlen járható útja. Amikor az Adeptus úgy ítéli meg, hogy 
egyik tanítványa alkalmas az első beavatásra, akkor bejelenti 
és bemutatja őt ebből a célból a Testvériség számára. A Test-
vériség pedig csak azt óhajtja tudni, hogy az illető érett-e a 
beavatásra, és nem azt, hogy milyen a viszony közte és bárme-
lyik Adeptus között. Nem tartozik rájuk, hogy próbára felvett 
vagy elfogadott tanítvány-e, vagy esetleg fiává fogadta-e őt a 
Mester. Ugyanakkor az is igaz, hogy a jelöltet beavatásra a 
Testvériség két magasabb tagjának kell javasolnia és támogat-
nia, vagyis olyanoknak, akik már elérték az adeptusi fokot. Az 
pedig egészen biztos, hogy egyetlen Mester sem fog ajánla-
ni olyan egyént a beavatás próbáira, akinek felkészültségéről 
nincs teljes mértékben meggyőződve, amely csak a tudatával 
való nagyon szoros azonosulásból származhat. 

A próbaösvény tehát egy szakasz, amely a tulajdonképpeni 
Ösvényhez vezet, és amely az első beavatással kezdődik. A 
keleti könyvek mindkét Ösvényt meglehetősen személytelenül 
írják le, mintha nem is léteztek volna magán-mesterek. Óha-
tatlanul felmerül a kérdés: „Hogyan kerül egy hétköznapi vi-
lágban élő ember erre a próbaösvényre, és honnan tudja meg, 
hogy ilyen egyáltalán létezik?” 



NÉGY ÚT AZ ÖSVÉNYHEZ 

A témába vágó könyvek szerint alapvetően négy olyan út 
létezik, amelyek közül bármelyik elvezethet bennünket a töké-
letesedésre vezető Ösvényhez. Először is olyan egyének jelen-
léte vagy megismerése, akik már érdeklődnek ezen a vonalon. 
Néhányan például szerzetesek vagy apácák lehettünk a közép-
korban. Lehetséges, hogy abban az életben kapcsolatba kerül-
tünk egy apáttal vagy apátnővel, akinek mély tapasztalata volt 
a belső világról, amilyen például Szent Teréz is volt. Elképzel-
hető, hogy felnézve egy ilyen vezetőre, komolyan azt kíván-
tuk, hogy kerüljünk ilyen tapasztalat birtokába. Feltehetően 
az erre irányuló kívánságunk meglehetősen önzetlen lehetett. 
Talán ennek nem is a számunkra megnyilvánuló fontosságára, 
vagy a sikerünk által elnyerhető elégedettségünkre gondol-
tunk, hanem egyszerűen csak a másokon való segítségnyújtás 
örömére, ahogy az apát is segített másokon mélyebb rálátása 
révén. Egy – abban az életben ápolt – ilyen érzés minden bi-
zonnyal a következő inkarnációban kapcsolatba hoz minket a 
témára vonatkozó tanítással.

Az európai kultúrával rendelkező országokban a belső taní-
tások világos és teljes megismerésének szinte egyetlen módja, 
ha belépünk a Teozófiai Társulatba, vagy ha teozófiai műveket 
olvasunk. Bár a misztikus és spiritiszta művek is adnak bizo-
nyos felvilágosításokat, amelyek értékesek ugyan, de – amen�-
nyire én tudom – egyikük sem képes olyan tisztán és tudomá-
nyosan megmagyarázni az összefüggéseket, mint a teozófiai 
irodalom. Nem ismerek még egy olyan könyvet, amely az in-
formációk olyan bőségét nyújtaná, mint a The Secret Doctrine 
(A Titkos Tanítás).

Természetesen a hinduk és más nemzetek szent könyvei is 
rengeteg információt tartalmaznak erről a témáról, de nem olyan 
megfogalmazásban, ami megkönnyítené – a mi kulturális gyö-
kereink mellett – azok megértését és méltánylását. Ha már ol-
vastunk teozófiai könyveket, akkor láthatjuk, hogy néhány kele-



ti mű gyönyörű fordításában megtaláljuk a mi Teozófiánkat is. A 
keresztény Bibliában (bár a mi nézőpontunk alapján sok fordítá-
si hibát tartalmaz) szintén sok helyen találunk teozófiai üzenete-
ket, de a megtalálásukhoz ismernünk kell a Teozófia rendszerét. 
Ha már tanulmányoztuk a Teozófiát, látni fogjuk, hogy a Bibliá-
nak hány része erősíti meg azt, amit a Teozófia nélkül meg sem 
lehetne racionálisan magyarázni. És azt is látni fogjuk, hogy az 
eddig számunkra jelentőség nélküli, látszólag értelmetlen temp-
lomi szertartások a tanítás világosságánál fogva életre kelnek, és 
mélyen érdekesekké válnak. De még sohasem hallottam, hogy 
lett volna valaki, aki akár a bibliai szövegekből, akár a szertartá-
sokból vezette volna le a teozófiát.

Az Ösvényhez való közelítésnek egyik módja tehát olya-
nokkal lenni, akik már azon járnak. Egy másik módszer az, 
ha olvasunk vagy hallunk róla. Az első teozófiai tanítások 
1882-ben jutottak el hozzám Mr. Sinnett Az Okkult Világ 
(The Occult World) című könyvén keresztül; és rögtön utána 
elolvastam második könyvét is, amelynek a címe Ezoterikus 
Budhizmus (Esoteric Budhism). Ösztönösen azonnal éreztem, 
hogy a leírtak igazak, és elfogadtam azokat. Innentől fogva 
égő vágy és eltökélt szándék hajtott minél többet hallani és 
olvasni a témáról. Készen álltam célom elérése érdekében akár 
az egész világot bejárni. Nem sokkal ezután feladtam az ang-
liai egyházban betöltött pozíciómat, és Indiába mentem, mert 
úgy tűnt, hogy ott többet lehet tenni.

Az előzőekben bemutatott, az embereket az Ösvényhez el-
vezető kétféle mód a következő: olvasva és hallva, továbbá 
szoros kapcsolatban állva azokkal, akik már járják azt. A keleti 
könyvekben említett harmadik módszer az intellektuális fejlő-
dés útja. Az erős gondolkodás puszta erejével is megérthetjük 
ezeket az alapelveket, bár szerintem ez a metódus viszonylag 
ritka. A negyedik út szerint pedig az erények hosszas gyakorlá-
sával juthatunk el az Ösvény elejéhez. Amikor saját tudásunk 
segítségével, a lelkünk felemelésével, a jó és az igaz folyama-
tos gyakorlásával egyre jobban feltárul előttünk a világosság.



A BUDDHISTA OSZTÁLYOZÁS

Negyven évvel ezelőtt, amikor az Ösvényre vezető tulaj-
donságokat ezoterikus buddhista szempontból először tárták 
elém, ezek a következők voltak: az elsőt, a megkülönböztető 
képességet (a hinduk szerint vivekát) manodvaravajjanaként 
írták le, ami az elme ajtajának megnyitását jelenti, vagy ta-
lán kihívást jelent az elme ajtaján keresztül. Ez egy nagyon 
érdekes megfogalmazás, mivel a megkülönböztetés abból fa-
kad, hogy elménk annyira megnyílik, hogy képesek vagyunk 
megérteni, mi a való, és mi a valótlan, mi a kívánatos, és mi a 
nem kívánatos, és különbséget tudunk tenni az ellentétpárok 
között.

A második tulajdonság a vágytalanság, a hinduk szerint vai-
ragya. Engem erre, mint parikammára tanítottak, ami a cselek-
vésre való felkészülést jelenti az okkult világban. A parikamma 
lényege, hogy meg kell tanulnunk helyesen (jót) cselekedni, 
pusztán a helyes (jó) érdekében. Ez magában foglalja a maga-
sabb közömbösség állapotának elérését, amelyben az ember 
általában már nem törődik a tevékenység eredményével. Ilyen 
értelemben – bár más szempontból vizsgálva   – a parikamma 
ugyanazt jelenti, mint a vágytalanság.

A jó magaviselet hat pontját, melyet shatsampattinak nevez-
nek a hinduk, velem upacharo néven ismertették, ami azt jelenti, 
hogy kiemelt figyelmet kell fordítanunk magatartásunkra. An-
nak az olvasónak a kényelme érdekében, aki ezeket össze sze-
retné hasonlítani A Mester lábainál című könyv hat pontjával, itt 
újra ismertetem azt, amit a Láthatatlan Segítők (Invisible Hel-
pers) című műben írtam erről. Páli nyelven így hangzanak ezek:

(a) Samo (nyugalom) – a gondolatok tisztasága és nyugal-
ma, amely az elme tökéletes irányításából fakad. Rendkívül 
nehezen elérhető jellemvonás, de mégis a legszükségesebb, 
mert amíg az elme nem csakis az akarat vezetésének engedel-
meskedve mozog, addig nem lehet tökéletes eszköz a Mester 
jövőbeni munkájához. Ez a minőség nagyon átfogó, és magá-



ban foglalja mind az önuralmat, mind az asztrális munkához 
szükséges higgadtságot.

(b) Damo (alárendelés) – uralom cselekedeteink és szava-
ink felett egyaránt, azok alárendelése a tisztaságnak. Olyan tu-
lajdonság, amely szükségszerűen következik az előzőből.

(c) Uparati (megszűnés) – a fanatizmus vagy egy speciális 
vallás által előírt bármely ceremónia szükségességébe vetett 
hit megszűnése. Ez az ismérv a gondolkodás függetlenségére, 
valamint széles és nagylelkű toleranciára vezeti a jelöltet.

(d) Titikkha (kitartás vagy türelem) – ez azt jelenti, hogy 
készen állunk vidáman elviselni bármit, amit a karma hoz, és 
meg tudunk válni bármitől, amikor szükséges. Mindez magá-
ban foglalja a méltánytalansággal szemben érzett neheztelés 
teljes hiányát is, abból kiindulva, hogy aki nekünk sérelmet 
okoz, az tulajdonképpen csak eszköze saját karmánknak.

(e) Samadhana (szándékosság) – céltudatosság, beleértve 
annak lehetetlenségét, hogy bármilyen kísértés letérítsen ben-
nünket az útról.

(f) Szaddha (hit) – a Mesterbe és önmagunkba vetett biza-
lom. Töretlen hit abban, hogy a Mester a kompetens tanító, 
és hogy a tanítvány – bármilyen gyarló erők birtokában lenne 
is – bensőjében érzi az isteni szikrát, amely lángra lobbantva 
egy napon képessé teszi őt arra, hogy elérje a Mestere szintjét.

A negyedik tulajdonság a hindu osztályozás szerint a mu-
mukshutva, melyet szokás szerint így fordítanak: „égő vágya-
kozás a születés és halál kerekétől való megszabadulásra”. 
Ugyanezt a buddhisták anulomának nevezik, ami egyenes sor-
rendet vagy következményt jelent, utalva arra, hogy ez a kész-
ség az előbbi három ismérv természetes velejárója.



HINDU JÓGA

A fent részletezett ismérvek sorozata teljes összhangot mu-
tat A Mester lábainál című könyvben felsorolt tulajdonságok-
kal, amelyek viszont egészen megegyeznek a jóga útját járó 
jelöltek számára azokban a könyvekben megfogalmazott jel-
lemvonásokkal, amelyeket Indiában Shankaracharyának és 
követőinek tulajdonítanak. Az Indiában régóta használt jóga 
kifejezés egyesülést jelent, és mivel általában az istenivel való 
eggyé válást foglalja magában, ezért jelen esetben inkább egy-
ségről beszélhetünk. De ez a kifejezés India különböző jóga-
iskoláiban nemcsak az egyesülés távoli céljára utal, hanem a 
cél eléréséhez vezető edzésmódszerekre is vonatkozik; ezért 
egyesek azt mondják, hogy a jóga lényegében meditációt is 
jelent, amely a legtöbb rendszerben fontos szerepet játszik.

Nem szabad azonban azt feltételezni, hogy a meditáció len-
ne az egyetlen, vagy akár a legfontosabb eszköze a jógának, 
ugyanis a számtalan – régi és mai – iskola közül mindegyik 
a saját maguk által kialakított speciális módszerre esküszik. 
A jóga hét fő irányzatát Ernest Wood professzor írta le a Raja 
Yoga: The Occult Training of the Hindus (Raja Jóga: A Hin-
duk Okkult Iskolája) című könyvben, és megmutatta, mikép-
pen tartozik külön-külön mindegyik a hét sugár valamelyiké-
hez úgy, hogy azokat egymás kiegészítőinek tekintsük, és ne 
egymással vetélkedő gyakorlati módszereknek. Minden nagy 
tanító kialakított egy-egy ego-típusnak megfelelő módszert. 
Mindez jól tükrözi azt a hindukra jellemző közismert tényt, 
hogy gondolkodásukban mindig szabadelvűek és toleránsak, 
és teljesen helyénvalónak tartják, ha minden ember a saját 
temperamentumának megfelelő módszert követi.

A fenti könyv elmagyarázza, hogy minden iskolában fellel-
hetők a Mesterek tanításaihoz hasonló jellegzetességek. Mind-
egyikben megtalálható a magas erkölcsi követelményekhez 
kötött előgyakorlat, amely a jelölt Ösvényre lépésének alap-
feltételét képezi, és az Ösvény elérésekor a tanuló általáno-



san azt a tanácsot kapja, hogy keressen magának mestert vagy 
gurut. Például a Patanjali iskolában – amelyet kiemelten kell 
kezelnünk, mivel ez a legrégebbi, amelyről írásos emlék ma-
radt fenn – tíz parancsolat van. Ezek közül az első öt negatív 
(tiltja mások bántalmazását, a hazugságot, a lopást, a mérték-
telenséget és a kapzsiságot), a másik öt pedig pozitív (ajánlja 
a tisztaságot, az elégedettséget, az erőfeszítést, a tanulást és az 
odaadást). 

Az előzetes képzés során három követelmény van: tapas 
vagy erőfeszítés, svadhyaya vagy saját természetünk tanulmá-
nyozása a Szentírás segítségével, és Ishvara-pranidhana vagy 
mindenkori odaadás Isten iránt. Az író ezeket a következő 
három tulajdonsággal hasonlítja össze: shatsampattival vagy 
jó magaviselettel, ami magában foglalja az akarat számos tö-
rekvésre való felhasználását; vivekával vagy megkülönböztető 
képességgel, amely magában foglalja az igaz és a hamis meg-
értését önmagunkon belül és kívül egyaránt; és végül a vaira-
gyával vagy vágytalansággal, mivel a személyes érzelmeket 
leginkább odaadással lehet meghaladni. Ezen előzetes köve-
telmények teljesítése után a jelölt – az Ösvényen járva – arra 
használja akaratát, hogy természetének minden részén úrrá le-
gyen, és ennek hasznát vegye a fizikai, éteri, asztrális, mentális 
és ezek fölötti szinteken megteendő lépései során. Ezért ezt az 
iskolát az első sugárhoz tartozóként tartják nyilván, amelyben 
az akarat használata dominál.

A második jógaiskola Shri Krishna nevéhez köthető. A ta-
nítás alapját a Bhagavad-Gita című nagy költemény képezi, 
amelyet elnökünk csodálnivaló pontossággal és szépséggel 
fordított le, valamint szabadabb formában The Celestial Song 
(A Mennyei Ének) címen Sir Edwin Arnold is megtette ugyan-
ezt. Ez a könyv mindenekelőtt a szeretet tanát tanítja. Arjuna 
tanítvány – akihez a Guru beszélt – nagyon szerette az embe-
reket.  A szentírás szerint ez a nagyszerű katona a Kurukshet-
rai csata megkezdése előtt – szomorúsággal telítve – lerogyott 
szekerének padlójára, mert annyira szerette ellenségeit, hogy 



nem volt képes elviselni bántalmazásukat. Shri Krishna tanító 
ekkor sok filozófiai tanítással együtt elmagyarázta neki, hogy 
a legnagyobb dolog az életben a szolgálat, és maga Isten a leg-
nagyobb szolga – mert mindenféle önérdek nélkül ő forgatja az 
élet kerekét a világ szolgálatában –, és hogy az embereknek Is-
ten példáját követve az emberiség jólétéért kell dolgozniuk. Azt 
mondta, hogy ezen az Ösvényen járva sok nagy ember érte már 
el a tökéletességet, és mindegyik személyes vágyak nélkül telje-
sítette kötelességét. A szüntelen szeretet a második sugár útja. A 
Bhagavad-Gita megmutatja, hogyan kell ezt a szeretetet az em-
berekre és más lényekre irányítani a karma jógában (a cselekvés 
vagy munka útján gyakorolt a jógában), és miképpen Istenre a 
bhakti jógában (az odaadás által gyakorolt jógában).

Itt ismét három előkészítő tanítással találkozunk. A szere-
tet-bölcsesség elérése céljából a jelöltnek odaadást és tisztele-
tet, valamint érdeklődést és kutatást, továbbá szolgálatot kell 
gyakorolnia. Az első a helyes érzelmeket, a második a helyes 
gondolkodást és megértést, a harmadik pedig az akarat gya-
korlati életben való helyes alkalmazását foglalja magában. 
Amelyek szintén összehasonlíthatók a mi első három minősí-
tésünkkel. Különösen érdekes figyelembe venni, hogy amikor 
a jelölt teljesíti ezt a hármas követelményt, a Tanító ezt mond-
ja: „A bölcsek, akik ismerik a dolgok lényegét, meg fognak ta-
nítani téged a bölcsességre”. Más szóval, a törekvő meg fogja 
találni a Mestereket.

A harmadik iskola – Shankaracharya iskolája –, ahogy már 
említettük, a minősítéseket velünk azonos sorrendben mutatja 
be, a viveka vagy megkülönböztetni tudás előtérbe helyezésé-
vel. Elsősorban azokhoz szól, akik – vérmérsékletüknél fogva 
– tisztába akarnak kerülni önmagukkal. Akik nem csupán azt
akarják megérteni, hogy miféle szolgálatot kell teljesíteniük, 
hanem azt is, hogy hozzájárulásuk hogyan illeszkedik a dol-
gok rendjébe és az emberiség fejlődésébe. Meg kell jegyez-
nem, hogy Kuthumi Mester ezeket a tulajdonságokat – újszerű 
módon – a szeretet megvilágításában értelmezte.	



A negyedik iskola a hatha jóga. Helyesen értelmezve ez 
szigorú fizikai megtisztulást és gyakorlást foglal magában, 
amelynek célja a test tökéletes egészségi állapotának, rende-
zett működésének és kifinomultságának elérése, hogy az ego 
jelen inkarnációjában a fizikai testet a lehető legnagyobb tel-
jesítményekre tudja sarkalni. Ebből a célból számos gyakorlat 
létezik, beleértve a légzőgyakorlatokat is, amelyek egyaránt 
hatnak az idegrendszerre és az éteri testre, valamint a sűrű test 
azon részeire is, melyeket a testedzési tréningeken általában 
fejleszteni szoktak. Sajnos a témával foglalkozó népszerű iro-
dalom jelentős része csak a valódi tanítás babonás elferdítését 
tükrözi vissza, és a test leigázásának és sanyargatásának olyan 
visszataszító formáit írja le, amelyek néhány évszázaddal ez-
előtt Európában is elterjedtek voltak.  Az összes hatha jógával 
foglalkozó szanszkrit könyvben viszont egyértelműen kijelen-
tik, hogy a fizikai gyakorlatok célja a test legmagasabb szintű 
egészségi állapotának és hatékonyságának elérése.

Az ötödik irányzat, a laya jóga célja, hogy felébressze az 
ember magasabb képességeit a kundalini, a „kígyóerő” isme-
retén keresztül, amely a legtöbb emberben szunnyadó álla-
potban a gerincoszlop tövében rejtőzik, valamint a hét csakra 
vagy hét erőközpont ismerete révén, amelyek a felébredt erőt 
vezetik. Ezekről a központokról és erről az erőről bizonyos 
mértékig már írtam A Belső Élet (The Inner Life) és Világunk 
Rejtett Oldala (The Hidden Side of Things) című könyvekben. 
Most összegyűjtöttem ezt az anyagot, kiegészítettem, és kiad-
tam egy tanulmányt a témáról, nagy színes illusztrációkkal a 
hét csakráról és a különféle pránák vagy életerőáramok folyá-
sáról. (Lásd a szerző A Csakrák (The Chakras) című könyvét, 
a Theosophical Publishing House, Adyar, Madras kiadásában.) 
Ennek és az előző iskolának a módszerei azonban nem ajánlot-
tak nyugati tanulók számára, és igazán senkinek sem, akit nem 
irányít illetékes tanító a gyakorlásban. Csak azok számára al-
kalmasak ezek a gyakorlatok, akiknek keleti testi öröklődésük 
van, és olyan egyszerűen és békésen tudnak élni, mint egyes 



keletiek. Mások számára nemcsak, hogy valószínűleg ered-
ménytelenek lesznek, de kifejezetten veszélyesek lehetnek az 
egészségükre, sőt az életükre nézve is. Sok szomorú esetet is-
mertem, amikor az ilyen próbálkozások betegséget és őrületet 
okoztak, különösen Amerikában.

A hatodik irányzat a bhakti vagy odaadás iskolája. Nagy-
részt a Bhagavad-Gíta is tanítja ezt. Valójában minden vallás-
ban rátalálunk erre az igazi bhakták között, akik teljes bizalmu-
kat Istenbe helyezik. Akik nem személyes kedvezményekért 
imádkoznak, és akik egészen meg vannak győződve arról, 
hogy Isten tökéletes ura a világnak, és mindig tudja, hogy mit 
csinál; és éppen ezért minden rendben van. Ennélfogva ezek 
az emberek több mint elégedettek, és áthatja őket az elragad-
tatás, hacsak lehetőségük és kiváltságuk nyílik arra, hogy bár-
milyen módon szolgáljanak és engedelmeskedjenek Istennek. 

MANTRÁK

Végül nézzük a hetedik iskolát, amelyet Indiában mantra 
jógának neveznek. Amelynek alapelvét célszerű egy kicsit 
bővebben is kifejteni a többi iskoláéhoz képest. Ugyanis az a 
sugár, amelynek a mantra jóga az egyik fő kifejezése, éppen 
most válik uralkodóvá a világon, és úgy Keleten, mint Nyuga-
ton nagy és növekedő szerepet játszik. Módszerének két nagy-
szerű példáját láthatjuk a Szabad Katolikus Egyház (Liberal 
Catholic Church) és a Társkőművesség (Co-Masonry) életé-
ben, amelyek iránt Mestereink is élénken érdeklődnek. Valójá-
ban nagy hasznot hoznak az emberiség számára, és azok gyors 
előrehaladására az Ösvényen, akik aktívan részt vesznek ezek-
ben a mozgalmakban.

A mantra szanszkrit szó, és jelentése gyakorlatilag 
egyenértékű a bűvölet vagy varázslat szavaink tartalmával. 
Az Indiában jó célokra használt mantrák legnagyobb részét 
a Védákból való versek képezik, melyeket a hagyományos 



módszerek szerint bizonyos szándékkal kell kimondani, és 
amely módszerek gyakorlati okkult tudás eredményei. Sok 
mantrát alkalmaznak a tantrákat követő emberek is, és eze-
ket ugyanolyan gyakran használják rossz célokra, mint jók-
ra. Így Indiában a mantrák nagy számával találkozhatunk, 
kívánatosakkal és nemkívánatosakkal egyaránt. Ha nyuga-
ti szempontból osztályozzuk őket, akkor azt látjuk, hogy 
ezeknek a mantráknak az alábbi öt fő típusa különböztethe-
tő meg:	

1. Amelyek egyszerűen a hit erejénél fogva működnek.

2. Amelyek a gondolattársítás útján hatnak.

3. Amelyek megegyezés vagy közös megállapodás útján
működnek.

4. Amelyek jelentésük szerint érvényesülnek.

5. Amelyek hangzásukkal működnek, jelentésre való te-
kintet nélkül. 

A HIT HATÁSA

Az első osztályba tartozó mantrák egyszerűen azért hatnak, 
mert a használójuk erősen meg van győződve arról, hogy az 
eredménynek be kell következnie, és mert a célszemély – aki 
felé irányul a mantra – is ugyanezt hiszi. Ha mindkét ember 
bizonyos valaminek a megtörténtében – mondjuk egy seb 
vagy betegség gyógyulásában –, akkor az megtörténik, ráadá-
sul bizonyos esetekben csupán az egyik fél hite is elegendő. 
Angliában, sőt a parasztok körében minden országban, vidéki 
helyeken igen sok ilyen varázsszót (mantrát) használnak. Az 
emberek ősapáiktól származó, többnyire félig vallásos jellegű 
kis szóformákat alkalmaznak, amelyekről azt feltételezik, hogy 
határozott eredménnyel járnak. Gyakran puszta ostobaságnak 
tűnnek, és a megfogalmazásuk sem koherens. Valószínűleg bi-



zonyos angol, latin vagy francia szavak elferdítéséről van szó. 
Ezek nem a hangzás alapján működnek, hiszen nincs meg ben-
nük az igazi mantrához nélkülözhetetlen zengés; de a betegek 
fölött bizonyos körülmények között elmondva időnként meg-
kérdőjelezhetetlenül hatásosak. Ilyen esetekben az ősi képlet-
be vetett hit hozza meg a várt eredményt.

Úgy tűnik, hogy a keleti országokban sok hasonló varázs�-
szó a hiten keresztül hat. Ismertetek egy – megítélésem szerint 
– ilyen jellegű személyes példát. Egyszer, amikor Srí Lanka
belsejében jártam, meglehetősen csúnyán megharapta a ke-
zem egy kutya. A seb erősen vérzett. Egy alkalmi járókelő, 
a tekintete szerint mezőgazdasági munkás lehetett, odaro-
hant és lekapott egy levelet a legközelebbi cserjéről, majd 
rányomta azt a sebre, és motyogott néhány szót, amelyeket 
nem értettem; és a seb vérzése azonnal elállt. Ez a bűbáj tehát 
kétségtelenül működött, és semmiképpen sem az én hitem 
miatt, mert fogalmam sem volt arról, mit fog tenni a férfi. 
Mint mindig Keleten, a férfi nem fogadott el pénzt képessége 
gyakorlásáért. Amennyire hallottam a szavakat, azt kell mon-
danom, hogy inkoherensek voltak, vagy ha mégis összefügg-
tek, semmi esetre sem voltak szingaléz – amely az illető saját 
nyelve lett volna – vagy szanszkrit szavak. Azt mondták ne-
kem, hogy Srí Lankán a kígyómarás ellen is léteznek hasonló 
– kétségtelenül hatásos – varázsszavak. Úgy gondolom, hogy
ezek szintén a hit által hatnak. Amennyiben az érintettek biz-
tosak valamilyen esemény bekövetkezésében, akkor az meg 
is fog történni.

Ennek a típusnak van egy olyan változata is, amelynél a 
sikert a mantrázó akaratereje idézi elő. Az illető kimond egy 
szót, vagy egy szokott jelet használ, azzal a megfeszített elha-
tározással, hogy egy adott eredmény bekövetkezik, és ennek 
megfelelően az meg is történik. Láttam, ahogy Kathiawar her-
cege, Harisinghji Rupsinghji egy skorpiócsípésben szenvedő 
embert azonnal meggyógyított. A férfi már sápadt volt, és félig 
elájult az ijedtségtől, vonaglott és jajgatott a fájdalomtól, és 



alig bírta vonszolni magát két barátja segítségével. A herceg 
az ötágú csillag jelét tette a sebre, és élesen kimondott egy 
szanszkrit szót, mire a földre kényszerült áldozat egy pillanat 
alatt ingadozva talpra állt, és kijelentette, hogy jól érzi magát, 
és teljesen megszabadult a fájdalomtól, majd hálából leborult 
a herceg előtt.

GONDOLATTÁRSULÁS

Vannak mantrák, amelyek gondolattársítás alapján mű-
ködnek. A szavak bizonyos formái határozott elképzeléseket 
hordoznak magukban, és jelentősen megváltoztatják gondola-
taink és érzéseink áramlatát. Jó példa erre az angol himnusz. 
A dallam egyszerű és erős, de zeneileg aligha tekinthető ma-
gas szintűnek, a pusztán költészetnek tekintett szavaknak pe-
dig önmagukban nincs különösebb érdemük. Ha nekünk csak 
egy dal lenne a sok közül, valószínűleg csak kevés figyelmet 
szentelnénk neki. Minket azonban a király, és rajta keresztül a 
Szellemi Király (akinek a képviselője) iránti hűség köt össze 
vele. És olyan erős ez a kapcsolat, hogy amint felcsendül a ze-
nemű, ösztönösen felegyenesedünk, és az ország kormányzója 
felé árasztjuk hűségünket és jóakaratunkat. Ez pedig határo-
zott választ vált ki, mivel a törvény szerint az önzetlenül kiá-
radó erőnek a neki megfelelő energia alászállását kell lehívnia 
a magasból. Ez a válasz bizonyos típusú angyalokon keresztül 
érkezik, akik az első sugár munkájához kapcsolódnak. A him-
nusz éneklésekor – figyelmüket felkeltve – az éneklő embere-
ken keresztül áldásukat árasztják az adott népre. 

Egy másik, kevésbé erőteljes példa az ilyen típusú mantrára 
A Hang, amely az Éden felett lélegzett (The Voice that breat-
hed o’ er Eden) című himnusz. A művet hallgatva lehetetlenség 
nem gondolnunk erősen egy esküvőre, és mindarra az ünnepi 
jóakaratra, amely általában egy ilyen funkcióhoz kapcsolódik. 
A különböző karácsonyi énekek szintén határozott gondola-
táramot indítanak meg bennünk. A középkori harcokban ki-



emelkedő szerepet játszó háborús csatakiáltások is ilyen típusú 
mantrák voltak. Számos ilyen forma létezik, amelyek azonnal 
előhívják a hozzájuk társuló gondolatokat, és bizonyosan az 
asszociációiknak köszönhetően hoznak eredményt, nem pedig 
valamilyen önmagukban rejlő tartalom miatt.

ANGYALI KÖZREMŰKÖDÉS

Vannak bizonyos mantrák, amelyek megegyezés vagy 
közös megállapodás alapján működnek. Úgy tűnik, főként 
a vallások vonatkozásában találhatunk erre példákat. Ilyen 
jellegű mantra a minaretből érkező nagy mohamedán felszó-
lítás, bár van benne valami az imént figyelembe vett fajtából 
is. Hitvallásuk a következő: „Istenen kívül nincs más Isten!” 
(vagy ahogy egyesek lefordították: „Nincs más, mint Isten”, 
ami örök igazság), és „Mohamed az Isten prófétája”. Érdekes 
látni, hogy ezek a szavak milyen hatást gyakorolnak az embe-
rekre. Az élmény sokkal erősebb, mint a szavak puszta jelen-
téseinek gondolati esszenciája, mert azokban, akik hallják, 
lángoló hitet ébreszt fel, és az odaadásnak rajongó kitörését 
hívja elő, ami a maga módján igen szép, és nagyon jellemző 
a mohamedánizmusra. Ez a kiáltás tiszta példája lehetne a 
gondolattársulásnak, ha nem hívna elő bizonyos típusú an-
gyalokat, akiknek nagy részben a megnyilvánuló lelkesedés 
is köszönhető.

Erre a harmadik típusú mantrára talán a keresztény vallás 
szolgáltatja a legjobb példákat, amit csak alátámaszthatnak és 
megerősíthetnek az egyházi szertartásokat ismerő személyek. 
A legfontosabb közülük a Hoc est Corpus Meum, „Ez az Én 
Testem” („This is My Body”). Ugyanis Krisztus szövetségre 
lépett egyházával, amelynek értelmében valahányszor ez a fel-
szólítás elhangzik, és ezeket a szavakat valamelyik felszentelt 
papja bármilyen nyelven kiejti, ő válaszolni fog rá. De ez az 
erő csak azok számára adatik meg, akiket egy másik, azonos 
típusú mantra felkészített annak befogadására. Amely a követ-



kező, szintén Krisztus által előírt mantra: „Vegyétek a Szent-
lelket” („Receive ye the Holy Ghost”).

Ezt az erőt – amelyet Krisztus a fenti szavakkal adta át ta-
nítványainak, mielőtt elhagyta őket – ugyanezekkel a szavak-
kal, szakadatlan láncolatban adták tovább közel kétezer éven 
át. Ez a folyamatosság képezi az úgynevezett apostoli utódlás 
lényegét. Valahányszor egy megfelelően felszentelt pap szán-
dékosan kiejti a másik mantra szavait egy kenyér fölött („Ez 
az Én Testem”), mindannyiszor csodálatos változást idéz elő a 
kenyérben, A kenyér külső megjelenése ugyan változatlan ma-
rad, viszont magasabb szintű összetevői helyébe maga Krisz-
tus élete lép, így a kenyér éppen olyan igazi testévé válik, mint 
amelyet Palesztinában viselt.

Nem lehet kétségünk a mantra („Ez az Én Testem”) műkö-
dését illetően. Hiszen a hatását ma is érzékelhetik azok, akik 
ehhez megfelelő képességgel rendelkeznek (akiknek van sze-
mük a látásra). Lord Tennyson A Király Idilljei (The Idylls of 
the King) című műben leírja, hogy Galahad az Oltáriszentség 
ünneplésének bemutatásakor ezt mondta:

„Gyermekies tüzes arcot láttam, belevetni magát a kenyérbe.”

Amikor ez a szent mantra elhangzik, és a szent áldozatot 
bemutatják, ma is minden tisztánlátó a kenyér megfelelőjének 
élő fényvonalban történő kivillanását érzékeli. A keresztény 
egyház minden olyan ága – a római katolikus, a görög ortodox, 
az anglikán és a szabad katolikus –, amelyek Krisztus által 
meghatározott formában ünneplik az Eucharisztiát, liturgiájuk 
részeként ugyanezeket az elrendelt szavakat alkalmazzák, és 
mindegyik esetben ugyanez a csodálatos eredmény születik. 
Az egyház ezen ágai az angyali seregeket is segítségül hívják 
az istentisztelethez, és ez nemcsak szavakban, hanem (amikor 
az istentiszteletet éneklik) egy sajátos zenei formában is meg-
nyilvánul, a hangok olyan elrendezésével, amely az egyház 
történetének egy korai időszakából enyhe eltérésekkel maradt 
fenn. A szóban forgó, különleges típusú angyalok felhívás-



nak veszik ezeket a szavakat, és azonnal megjelennek, hogy 
részt vegyenek a tartandó istentiszteleten. (E legcsodálatosabb 
mantra működésének teljes leírását lásd A Szentségek Tudo-
mánya – The Science of the Sacraments – című könyvben.)

AZ ISMÉTLÉS HATÁSA

Most a mantrák olyan csoportjához értünk, amelyek a meg-
ismételt szavak értelmének erejénél fogva hatnak. Ha valaki 
újra és újra szilárd magabiztossággal mond el bizonyos szóala-
kokat, akkor azok jelentése nagyon erősen hat az illető agyára 
és mentális testére egyaránt, és ha az egyén például megpró-
bál valamilyen okkult munkát végezni, akkor az ilyen ismétlés 
nagymértékben megerősíti az akaratát. Az effajta mantrákat 
sokféleképpen lehet használni. Alkalmazásukkal kétféle hatást 
idézhetünk elő: vagy megerősítjük az akaratunkat, hogy elvé-
gezzük a ránk váró feladatot, vagy magunkba oltjuk a feltét-
len meggyőződést, hogy az meg fog történni. Az ilyen típusú 
mantrák megjelennek a hinduk számára előírt napi meditáci-
ókban és a legtöbb okkult iskolában egyaránt. Bizonyos mon-
datok meghatározott időpontokban történő ismétlése ugyanis 
azt eredményezi, hogy a mondatok tartalmának jelentése erő-
sen bevésődik az elménkbe. „A Napnál ragyogóbb, a hónál 
tisztább, az éternél finomabb az Én, a szívemben lakó Szellem. 
Én vagyok ez az Én, és ez az Én Én vagyok.” – ez egy jó pél-
da az ilyen típusú mantrára, és éppen úgy hatásos elgondolva, 
mint hangosan kimondva. 

ÁLDÁSOK

Ide soroljuk az egyház, a szabadkőművesség és a Meste-
rek tanítványai által adott különböző típusú áldásokat. Eze-
ket alapvetően két csoportra oszthatjuk: egyrészt olyanokra, 
amelyeket önmagunktól adunk, másrészt azokra, amelyeket 



rajtunk keresztül ad egy magasabb hatalom. Az első típusú ál-
dás csupán egy őszinte jókívánság kifejezése. Ennek tipikus 
példája az az áldás, amelyet néha az apa ad a fiának, például 
az előbbi halálos ágyán, vagy amikor az utóbbi hosszú és ve-
szélyes útra készül. Jól szemlélteti ezt a haldokló Izsáknak a 
fiaira, Ézsaura és Jákobra adott áldása, bár ebben a konkrét 
esetben bonyodalmat okozott Jákob botrányos kétszínűsége. 
Az erről szóló szentírási beszámolót olvasók emlékezhetnek 
arra, hogy Izsák teljesen meg volt győződve áldásának haté-
konyságáról, és amikor felfedezte a vele szemben elkövetett 
csalást, már képtelen volt visszafordítani az általa kinyilvání-
tott kívánságot. 

Felmerül a kérdés, hogy az ilyen jellegű áldás hoz-e egyál-
talán valamilyen eredményt, és ha igen, hogyan játszódik le a 
folyamat? A kérdésre adható egyedüli válasz, hogy mindez a 
jókívánság komolyságától és a belefektetett szellemi erő nagy-
ságától függ. Az áldás egy – a megáldott személyhez kötődő – 
gondolatformát hoz létre, amelynek mérete, ereje és tartóssága 
az áldást adó személy akaraterejétől függ. Ha a szavakat csak 
formailag – különösebb érzés vagy szándék nélkül – mondjuk 
ki, akkor csekély és átmeneti hatást érünk el, viszont, ha teljes 
szívből és határozott elszántsággal tesszük ugyanezt, ebben az 
esetben mély és tartós befolyást hozhatunk létre.

A második típusú áldás az, amelyet egy erre a célra kije-
lölt személy mond el, és akin keresztül a magasabb forrásból 
származó erő leáramlik. Jó példa erre a legtöbb egyházi szer-
tartást lezáró áldás. Ezt az áldást kizárólag csak egy pap vagy 
egy nála magasabb rangú egyházi méltóság nyújthatja, amely 
(jellegénél fogva) a harmadik osztályba tartozó mantrák közé 
sorolható, mivel a határozott áldásmondás ereje egyike azok-
nak, amelyeket a papokra ruháznak felszentelésükkor. Ebben 
az esetben ő egyszerűen csak egy csatorna a felülről jövő erő 
számára, és ha sajnálatos módon megtörténne, hogy pusztán 
magától értetődően és a rituálé részeként mondaná az áldást, 
az nem változtatna a kiáradó szellemi erőn.



Az áldás mindenkire egyformán árad, de hatásának mérté-
ke alapvetően befogadóképességünktől függ. Ha tele vagyunk 
szeretettel és odaadással, akkor nagy segítségben és felemel-
kedésben részesülünk, ha viszont hanyagul valami másra gon-
dolunk, akkor csak a magasabb rezgés hatásának előnyeit él-
vezhetjük. Meg kell jegyezni, hogy amikor egy püspök is jelen 
van az istentiszteleten, akkor mindig ő mondja el az áldást. 
Ennek az az oka, hogy felszentelésükkor a püspökök felsőbb 
privilégiumai sokkal magasabb fokig nyílnak meg, mint a pa-
pokéi, ezért ezekről a magasabb síkokról származó erőt csak 
rajtuk keresztül lehet szétárasztani. Ugyanez az általános elv 
érvényes a szabadkőművességben is, mert a páholy bezárása 
során csak egy beiktatott mester vagy egy felszentelt káplán 
mondhatja el az áldás szavait.

Láttuk már, hogy akit egy Mester tanítványként fogadott el, 
az egyúttal a Mester befolyásának csatornájává is vált, és bár 
ez a hatás mindig átáramlik a tanítványon keresztül, a Mester 
– egy pillanatra – minden bizonnyal tetszése szerint bárkire
irányíthatja befolyásának erejét. Ugyanígy adhatja egy beava-
tott is a Testvériség áldását, ami tulajdonképpen a királynak (a 
Testvériség fejének) az áldása.

A HANG EREJE

Most a hangzásuk alapján működő mantrákat vesszük górcső 
alá. A hang által mozgásba hozott rezgés az ember különböző 
testeire hat, és igyekszik azokat önmagával harmóniába hozni. 
Egy hang elsősorban a levegőben megnyilvánuló hullámzás, és 
minden zenei hangnak több felhangja is van, amelyeket szintén 
rezgésbe hoz. A zenében négy vagy öt (vagy akár több) felhan-
got érzékelünk és ismerünk fel, de a rezgések sokkal messzebb-
re terjednek, mint amit fülünk követni képes. A hanghullámok a 
magasabb és finomabb anyagokban összpontosulnak, ezért egy 
hangjegy vagy hangsorozat éneklése a magasabb szintű testekre 
hat. Vannak olyan felhangok (azt hiszem, még hangoknak ne-



vezhetjük ezeket), amelyek túl finomak ahhoz, hogy a levegőre 
hassanak; mindazonáltal mozgásba hozzák az éterikus anyagot, 
amely közvetíti rezgéseit a mantrázónak és a körülötte lévő töb-
bi embernek egyaránt, és ha a mantrát mondó az akaratát egy bi-
zonyos személy felé irányítja, akkor az a rezgés biztosan eljut az 
illetőhöz. Így a hangzás által működő mantrák határozott anyagi 
eredményeket hozhatnak a fizikai síkon, emellett azonban meg-
figyelhetők az egyidejűleg kibocsátott, magasabb testekre ható 
finomabb hullámok is.

Egy ilyen mantra általában több nagyon rezonáns és hang-
zatos jellegű hangból áll. Néha csak egyetlen szótagot hasz-
nálunk, mint például az OM szent szó esetében. Ezt azonban 
többféleképpen is kimondhatjuk, és egészen eltérő eredménye-
ket kapunk a hang magasságának és a kiejtés különféleségének 
függvényében. Bizonyos célokra hangsúlyozzuk és meghos�-
szabbítjuk a nyitott magánhangzót, az AU hangokat O hangba 
egyesítjük, megerősítjük azokat, és elnyújtjuk a hangoztatási 
idő feléig, és azután térünk át az M hangra. Más célkitűzés 
esetén viszont az O hangnak kell elég rövidnek lennie, és a 
nagyon erős M hangot – a fej belsejében és a középpontokban 
lévő zümmögést – kell meghosszabbítani. E két módszer ered-
ményei nagyon különböznek egymástól. Amikor az O hang 
meghosszabbodik, hatással vagyunk egymásra és a környező 
világra, viszont a megnyújtott M hang esetén szinte a teljes 
befolyás önmagunkra hat. Néha mind a három betűt (A, U és 
M betűket) egyenként, külön-külön hangoztatjuk, vagy pedig 
egymás után különböző hangon énekeljük, egyfajta arpeggio 
formájában. Azt hallottam, hogy az indiai könyvek szerint kö-
rülbelül százhetven – különböző hatású – módja van az OM 
kiejtésének, és ezt a mantrát tartják valamennyi közül a leg-
erőteljesebbnek.

Ez a hindu szent szó megfelel az egyiptomi ámen szónak. 
Ebből a szóból alakult ki a görögök aionja és a latin aivum-
ja is. Az aeon szó pedig ennek egyik származékát jelenti. Azt 
mondják, hogy a mi ötödik gyökérfajunkban az Om képvise-



li a Logosz (Kimondhatatlan Név) nevét, és hogy a negyedik 
gyökérfajban hasonló módon használt szó a Tau volt. Szvami 
T. Subba Row egyszer azt mondta nekünk, hogy ezek a he-
lyettesítő szavak, amelyek minden gyökérfajban külön-külön 
fellelhetők, mind egy nagy szó szótagjait képezik, amely a he-
tedik gyökérfajban válik teljessé.

Az Om szó – ha megfelelően hangzik el egy meditáció ele-
jén vagy egy találkozón – egy állandó, különlegesen figyelem-
felhívó hatással bír. A finomtestek részecskéit ugyanúgy rende-
zi el, mint ahogy az elektromos áram hat a vasrúd atomjaira. A 
villamos áram átfolyása előtt a fémben lévő atomok különbö-
ző irányokba mutatnak, de amikor a rudat az áram megmágne-
sezi, akkor mindegyik megfordul, és egy irányba helyezkedik. 
Ugyanígy, a szent szó hangjára minden részecskénk reagál, 
és ekkor kerülünk egy induló meditáció vagy tanulmányozás 
szempontjából a legideálisabb állapotba. Ugyanakkor a szó hí-
vásként hat az azonnal körénk sereglő más – emberi és nem 
emberi – lények számára. Néhányan közülük megértik a szó 
jelentését és erejét, másokat pedig a sajátságos módon ható 
hangzása vonz oda.

Ez a hang nagyon mélyre hatol. Először is „az Úr Igé-
je által lettek teremtve az egek”. A Logosz vagy az Ige az 
első kisugárzás (emanáció) a végtelenből, és ez egész biz-
tosan sokkal többet jelent puszta szóképnél. Ez tény, bár az 
emanáció olyan szinten történik, ahol nem létezhetne hang. 
Ugyanis nem lenne levegő, amely azt közvetítené. Mégis az 
Univerzum létrehozására felhasznált erő megfelel a hangnak, 
és úgy is működik.

Nem tudom, remélhetjük-e egyáltalán, hogy bármit is meg-
értünk ezen a síkon (itt lent, ezen a világon), hogy valójában 
mit jelent ez a Teremtő Ige. „Ő szólt és megtörtént.” Isten azt 
mondta: „Legyen világosság, és lőn világosság.” Ez volt az 
istenség első megnyilvánulása: a sötétségbe rejtett Örök Gon-
dolat, mint Teremtő Ige jelenik meg. Talán ennek a nagy igaz-



ságnak köszönhető, hogy az itt lent énekelt vagy kimondott 
szavak magasabb erőt indukálnak – olyan erőt, amely nincs 
arányban azzal a szinttel, amelyhez maguk is tartoznak. Biztos 
vagyok benne, hogy van egy másik – halványan sejthető – ol-
dala is a hangzás kérdésének, amelyet elménk jelenleg még 
nem képes felfogni. De legalább láthatjuk, hogy a hang ereje 
milyen nagy és mennyire csodálatos.

A hang hatalmán alapuló minden mantra csakis azon a nyel-
ven értékes, amelyen eredetileg megszövegezték. Ha egy ilyet 
lefordítunk egy másik nyelvre, akkor egy egészen különböző 
hangcsoportot kapunk. Általánosságban elmondható, hogy a jó 
mantra, amelynek célja a test harmonizálása és jótékony ered-
mények elérése, nagyrészt hosszú és nyitott magánhangzókból 
áll. Ez ugyanúgy vonatkozik a mi szent szavunkra (Om), mint 
ahogy az egyiptomiak Ámen szavára nézve is. A keresztény 
egyház által átvett kifejezés egyébként a leghatásosabban két 
hangon érvényesül. Az egyház hagyományosan két, egymástól 
félhangnyira lévő hangon szólaltatja meg – általában fisz és g 
hangokon. 

A gonosz célokra használt mantrák csaknem mindig rövid 
magánhangzókból, valamint tört és szakadozott jellegű más-
salhangzókból állnak, mint például a hrim, kshrang vagy phut. 
Az ilyen durva felkiáltásokat olyan dühödt energiával és ha-
raggal mondják, ami kétségtelenül rendkívül hatékonnyá teszi 
ezeket a rossz célok szolgálatára. Néha az összes magánhang-
zót beillesztik ezekbe a kakofón mássalhangzó-kombinációk-
ba, amelyeket különösen romboló hatású átkokkal zárnak le. 
Az ilyen alantas tartalmakat szinte lehetetlen kifejezni közön-
séges betűrendszerek használatával. Attól tartok, hogy a keleti 
országokban – ahol tudnak egyet s mást ezekről a dolgokról – 
a mantrákat gyakran használják gonosz célokra. Ugyanígy van 
ez a négerek esetében is. Sok ilyen mantrával találkoztam voo-
doo- és obea-szertartásokhoz kapcsolódóan úgy Nyugat-Indi-
ában, mint Dél-Amerikában, és tudom, hogy sok gyűlöletet 
öntenek ezekbe a mondásokba és varázsigékbe.



Mi csak a jótékonyan ható és barátságos természetű mant-
rákra fókuszálunk, a rosszindulatúakkal nem foglalkozunk. 
Működési mechanizmusukat tekintve azonban teljesen egy-
formák. Irányultságuktól és minőségüktől függetlenül minde-
gyik mantra rezgéseket idéz elő akár a recitáló, akár a mantra 
által megcélzott személyek finomtesteiben. Néha egészen új 
rezgésszámokat akarnak segítségükkel kierőszakolni. A nyu-
gati elme számára furcsának tűnik egy mantra háromezerszer 
történő recitálására vonatkozó ajánlás. Azonnal feltennénk a 
kérdést: „De hogyan találjunk rá időt?” Mi azt mondjuk, hogy 
az idő pénz, ezzel szemben a keleti ember számára az idő sem-
miség. Mindez lényeges felfogásbeli különbséget jelent. A ke-
leti módszerek és eszmék gyakran nem illenek a mi nyugati 
életmódunkhoz, de ettől függetlenül rendkívül értékesek azok 
számára, akiknek szánják őket. Néhányan úgy érezték, hogy 
az ezoterikus iskolánk tagjai számára előírt tanulmányozás és 
meditáció nehéz teher azok esetében, akik nem szoktak hozzá 
az ilyen gyakorlatokhoz; a keletiek közül azonban senki sem 
gondolná ezt.

A brahmana gyakorlatilag vallásos szavalatokkal tölti 
egész életét, ugyanis nap mint nap minden cselekvését egy-
egy szentírási mondattal vagy áhítatos gondolattal kíséri. Ez 
egy teljesen vallásos élet, legalábbis annak kellene lennie. Sok 
esetben ma már csak külső formaként (egyfajta héjként), de az 
emberek még mindig mondogatják a jól ismert szavakat, még 
akkor is, ha már nem adják bele a régi életet és energiát. Ide-
jük van bőven, így – teljesen világos céllal – megengedhetik 
maguknak, hogy naponta száznyolcszor ismételjenek el egy 
mondatot.

Krisztus állítólag figyelmeztette tanítványait, hogy imád-
kozás közben – a pogányok szokását követve – ne használja-
nak hiábavaló ismétléseket; és ebből az intelemből azt a kö-
vetkeztetést vonták le, hogy minden ismétlés haszontalan. Az 
istenséghez intézett könyörgésnél bizonyosan így lenne, mert 
azt sugallná, hogy Isten nem hallotta meg az első kérést. Vi-



szont ez szükségtelen – vagy legalábbis annak kellene lennie 
– a tanítványok és a fejlődés Ösvényén haladók számára. Az
ő esetükben bizonyára elegendő egy szándék világos megfo-
galmazása, és annak egyszeri erőteljes kifejezése. Az átlagem-
ber azonban még korántsem jutott el erre a szintre, és számá-
ra gyakran hosszú ideig tartó folyamatot képez a megfelelő 
fejlettségi fokozat elérése; így vonatkozásában az ismétlések 
semmiképp sem haszontalanok, mert szándékosan határozott 
eredmények elérésére irányulnak. Ezeknek a hangoknak (és 
az általuk keltett különféle hullámzásoknak) a különböző tes-
tekre való ráhatása folyamatosan arra törekszik, hogy ezeket a 
tudathordozókat összhangba (harmóniába) hozza az adott gon-
dolatcsoporttal.

A rezgéseknek ez a hangolása analóg azzal a munkával, 
amelyet egy indiai guru végez a tanítványain, és amelyről már 
volt szó a IV. fejezetben. A guru asztrális, mentális és kauzális 
testeiből kiinduló hullámok a tanuló megfelelő testeit hozzák 
hullámzásba. Mindez azt eredményezi, hogy miután a guru 
rezgései a feltevés alapján erősebbek a tanítványaiénál, ennek 
megfelelően fokozatosan egyre szorosabb összhangot alakít ki 
a tanulókkal, ha azokban egyáltalán megvan a hangolásra való 
képesség. A mantra állandó ismétlése a mentális és asztrális 
testek azon részének áthangolására szolgál, amelyre a mant-
ra irányul, és ez minden kétséget kizáróan hatásos eredményt 
hozhat és hoz is létre.

Ugyanezekkel a módszerekkel találkozhatunk a keresztény 
országokban is. Gyakran láthatunk római katolikusokat, ahogy 
ismételve mondják az „Üdvözlégy” és „Miatyánk” imádsá-
gokat. Általában csak motyogják ezeket, és emiatt nem sok 
hasznuk származik az imádkozásból, eltekintve az esetlege-
sen felébresztett gondolatoktól. Indiában a mantrákat mindig 
éneklik, és az énekelt mantrának kétségtelenül van hatása. 
Ezért a régebbi nyelvek ebből a szempontból hasznosabbak a 
maiaknál. A jelenkori modern nyelveket általában gyorsan és 
hirtelen beszélik, és úgy tűnik, napjainkban már csak az olasz, 



spanyol és görög parasztok beszélnek a régi módon, hos�-
szú és dallamos hanglejtéssel. A szabad katolikus egyházban 
azonban különösen javasoljuk, hogy az istentisztelet mindig 
az adott ország nyelvén történjen, mert azt tapasztaltuk, hogy 
sokkal nagyobb odaadást kelt az emberekben, ha világosan 
értik a mondanivalót, és intelligensen be tudnak kapcsolódni 
a szertartásba. Nem tagadhatjuk azonban, hogy a latin sokkal 
hangzatosabb. Sok ilyen jellegű mantrának nincs különösebb 
jelentése, alig többek magánhangzók puszta gyűjteményénél. 
A Pistis Sophiában, a jól ismert gnosztikus értekezésben szá-
mos ilyen értelmetlen mantra található úgy megjelölve, hogy 
azokat minden bizonnyal énekelni kell.

Az indiai mantrákban található gördülékeny és zengő han-
gok fokozatosan kényszerítik rá frekvenciájukat a különböző 
testekre, és ennélfogva kiválóan alkalmasak az erő megtaka-
rítására. Amit egy mantra segítségével elérhetünk, azt saját 
akaratunk révén mantra nélkül is abszolválhatjuk. A mantra 
végül is olyan, mint egy munkamegtakarító gépezet. Felállít-
ja a szükséges rezgéseket, és elvégzi helyettünk a munka egy 
részét, aminek következtében méltán tekinthetjük az erőmeg-
takarítás eszközének.

A mantrákra vonatkozóan az indiai könyvekben hangsúlyo-
zott további szempont, hogy a tanulóknak tilos használni azo-
kat durva vagy gonosz gondolkodású emberek jelenlétében, 
mert a mantra ereje sokszor éppen úgy megerősíti a rosszat, 
mint a jót. Ha ugyanis olyasvalaki volna jelen, aki nem tud 
a magasabb rendű rezgésekre válaszolni, akkor valószínűleg 
a mantra egy alsóbb oktávját kapná meg, ami azután a benne 
megbújó rosszat erősítené fel. Soha ne használjunk mantrát 
olyanok jelenlétében, akikben kárt tehet.

Emlékszem, Madame Blavatsky azt mondta nekünk, hogy 
egy mantrát elsősorban nem magunkért, hanem mások meg-
segítése céljából kell használni. Ilyen módon alkalmazhatjuk 
a Szent Szót (Sacred Word), vagy a Gayatrit, vagy bármelyik 



gyönyörű, édesen áradó buddhista mantrát, erősen gondolva 
egy különleges személyre, és kivetítve feléje a mantra erejét. 
De azt is tanácsolta, hogy óvatosan bánjunk ezekkel a mant-
rákkal. Ismét figyelmeztetett, hogy senki ne próbáljon meg 
olyan mantrát működtetni, amely meghaladja a képességeit 
(túl magas a számára). Tanáraink szerencsére megkímélnek 
bennünket az ilyen mantráktól, de figyelmeztetésül mondanám 
az újoncoknak, hogy ha a Sacred Word bármilyen módon tör-
ténő recitálása fejfájást, hányingert vagy ájulást okoz, akkor 
azonnal abba kell hagyni. Ilyen esetben tovább kell dolgoz-
nunk jellembeli tulajdonságaink fejlesztésén, és néhány hónap 
múlva újra megkísérelhetjük a mantra alkalmazását. Az Ige 
használatával nagy erőket hívunk segítségül, és ha még nem 
vagyunk egészen a szintjükön, akkor nem alakulhat ki harmo-
nikus kapcsolat, és az eredmény sem lehet tökéletes.

Az énekhang rezgésének hatásán túlmenően sok mantra ha-
sonlít a harmadik típushoz, amennyiben erő is társul hozzájuk. 
Például a Gayatrihoz és a Tisaranához is kapcsolódnak bizo-
nyos angyalok, bár ezek nagyon különböző mantrafajtákhoz 
tartoznak.

A Gayatri talán a legnagyszerűbb és legszebb az összes ősi 
mantra közül, amelyet egész Indiában emberemlékezetet meg-
haladó idők óta énekelnek. A dévák világa megtanulta meg-
érteni ezt a mantrát, és képes volt meglepő módon reagálni 
rá. Mindez önmagában véve is rendkívüli jelentőséggel bír, 
ugyanis azt mutatja, hogy már az ókorban is tökéletesen ér-
tették és gyakorolták az ilyen mantrák önzetlen használatát. 
A mantra mindig az Om szent szóval kezdődik, és annak a 
három világnak – fizikai, asztrális és mentális síkoknak – a 
felsorolásával, amelyeken a mantra hatása kívánatos, és ame-
lyekben az ember él. Ahogy minden egyes sík sorra kerül, az 
adott világhoz tartozó dévák örömteli lelkesedéssel sereglenek 
az énekes köré, hogy végrehajtsák azt a munkát, amit a mantra 
használatával rájuk akarnak bízni. A tanulók emlékezhetnek 
arra, hogy Indiában Shivát néha Nilakantha, azaz Kéktorkú 



néven nevezik, és hogy ehhez a címhez egy legenda is fűző-
dik. Érdekes megfigyelni, hogy a Gayatri éneklésére válaszoló 
angyalok némelyike magán viseli a kéktorok jellegzetességét, 
és típusukra nézve egyértelműen az első sugárhoz tartoznak.

Ez a csodálatos mantra egy Naphoz – természetesen valójá-
ban a legnagyszerűbb szimbólum mögött rejtőző Nap Logosz-
hoz (Napistenhez) – intézett invokáció. Úgy tűnik, mintha a 
mantrázóra azonnal leáradó, és testeibe beleáramló óriási fény-
sugár közvetlenül a fizikai Napból érkezne, teljesen függetle-
nül annak elhelyezkedésétől. Ez egy olyan arannyal árnyalt és 
elektromos, kékkel tarkított fehér fénycsóva, amelyet gyakran 
láthatunk az első sugár erejének bármely megnyilvánulásával 
kapcsolatosan. Amikor azonban a fénysugár betölti a mantrát 
éneklő személy lelkét, akkor azonnal újra ki is lövell belő-
le a spektrum színeit felsorakoztató hét nagy sugárban vagy 
kúpban. Olyan ez, mintha az énekes prizmaként működne, de 
jelen esetben az előtörő színsugarak az ilyenkor megszokott 
alakok fordítottjait veszik fel. Amikor a szellemi erő sugarait 
árasztjuk ki, akkor azok általában testünk egy meghatározott 
pontjából – például a szívből, az agyból vagy más erőközpont-
ból – indulnak ki; és amint kilövellnek, a világítótoronyból 
eredő fénysugarakhoz hasonlóan legyezőszerűen kiszélesed-
nek. A szóban forgó sugarak azonban az embernél szélesebb 
alapból (auránk felületéből) indulnak ki, és tágulás helyett – a 
hagyományos csillagok sugarait követve – egy pontban csú-
csosodnak össze, azzal a nyilvánvaló különbséggel, hogy ezek 
a sugarak világító kúpok, és nem puszta háromszögek.

Egy másik figyelemre méltó jelenség, hogy ez a hét sugár 
nem kör alakban sugároz minden irányba, hanem csak félkö-
rívben abba az irányba, amelyik felé a mantrázó néz. További 
furcsaság, hogy ezek a sugarak keskenyedésükkel párhuza-
mosan fokozatosan megszilárdulni látszanak, míg végül egy 
vakító fényű pontban nem egyesülnek. Még különösebb je-
lenség, hogy ezek a pontok úgy viselkednek, mintha élnének. 
Ugyanis, ha valaki véletlenül valamelyik útjába kerül, akkor 



az adott pont hihetetlen gyorsasággal elhajlik, és az illető 
szívét és agyát megérintve egy pillanatra felvillanóvá teszik 
azokat. Úgy tűnik, hogy minden egyes sugár egymás után 
végtelen számú emberen képes ezt az eredményt előidézni. 
Mindezt egy sűrű tömegen tesztelve azt tapasztaltuk, hogy 
a sugarak látszólag megosztják a tömeget egymás között, és 
mindegyik arra a részre hat, amelyik éppen előtte van, és nem 
zavarja a többi részt.

Ami a mantra nyelvének kérdését illeti, nos úgy tűnik, hogy 
ez csekély jelentőségű. Például a következő mantra angol 
nyelvű alkalmazása, amely mögött világos szándék húzódott 
meg, a teljes hatást váltotta ki. Ennek az ünnepelt versnek a 
szó szerinti angol fordítása magyarul így hangzik: „Om. Imád-
juk Savitri Urunk ragyogó dicsőségét, aki ösztönözze odaadá-
sunkat és megértésünket.” De az idők folyamán ez a mantra 
sokkal többet jelentővé vált az áhítatos hinduk számára, mint 
amit a puszta szavak önmagukban jelentenek. Ugyanennek a 
szanszkrit nyelvű felolvasása azonos szándékkal azonos ered-
ményt hozott, de emellett a sugárzó tengelyek köré egy csodá-
latosan bonyolult faragott favázra emlékeztető hangformát is 
épített; valami olyasmit adott nekünk, amit hétszeres fegyver-
nek képzelhetünk el, amelyen keresztül a sugarak kilőnek. Ez 
a hangforma csak kis távolságra terjedt ki, és úgy tűnt, hogy 
egyáltalán nem változtat a sugarak erején vagy méretén.

Egy szanszkrit tudós szerint, míg a Nap közönséges neve 
Surya, addig ezt a különleges Savitri címet mindig arra hasz-
nálják, hogy a Napot (vagyis a Nap Logoszát, a Napistent) 
inspirálóként vagy bátorítóként tüntesse fel. Úgy tűnik, hogy 
a jelentése szorosan kapcsolódik a Paraclete szóhoz, amelyet 
gyakran, de nem teljesen kielégítően fordítanak Vigasztalónak 
is. (Lásd: A Keresztény Ünnepek Rejtett Oldala – The Hidden 
Side of Christian Festivals). A barátom azt is hangsúlyozta, 
hogy ez nem egy Logoszhoz intézett ima annak érdekében, 
hogy adjon nekünk bölcsességet vagy odaadást. Sokkal inkább 
annak a komoly törekvésnek és elhatározásnak a kifejezése, 



hogy az ő befolyása segítségével képesek legyünk előhívni és 
megerősíteni azt, ami már amúgy is bennünk van.

Amikor a buddhista Tisaranát énekeljük, akkor főként 
a sárga köntöshöz kapcsolódó angyalok jelennek meg. Ők 
azok, akik csodálatos békét és vidámságot hoznak maguk-
kal, mert bár rendkívül békés lények, a világ legvidámabbjai 
közé tartoznak.

Amikor „megjelenő” angyalokról beszélünk, akkor a tér 
minden dimenzióját figyelembe kell vennünk. Nekik nem 
kell „jönniük” abban az értelemben, hogy valahonnan nagyon 
messziről elindulnak, mint például egy távoli mennyország-
ból. Nem tudom, nem okozok-e kétségbeejtő zavart, ha úgy 
fogalmazok, hogy – az invokációra válaszul – a Logoszt kép-
viselő nagy erők nyilvánulnak meg ezekben a sajátos formák-
ban. Ők mindig ott vannak, és mindig készenlétben állnak, de 
felszólításra elfordítják magukat.

Most nézzük az invokáció, és az arra kapott válasz lénye-
gét. Csak erősen kell hinnünk egy eszmében, és mindaz, ami 
azt körülveszi vagy képviseli, meg fog nyilvánulni előttünk. 
Minden erős és odaadó gondolat azonnali választ indukál, és 
az Univerzumot ez a kölcsönhatás tartja életben. A természe-
ti törvények lényege, hogy a válasznak érkeznie kell. A kérés 
és a válasz ugyanis az érem két különböző oldalának felelnek 
meg; a válasz ugyanolyan okozati kapcsolatban áll a kérés-
sel, mint a karma vonatkozásában a hatás (okozat) és az ok. 
A természetben csodálatos egység érvényesül, de az emberek 
olyan sűrűn burkolóznak a személyiségükbe, hogy ebből mit 
sem vesznek észre. Pedig csak meg kellene nyílnunk. Hiszen 
könnyen belátható, hogy ha képesek vagyunk átadni magunkat 
a természetnek, akkor egyúttal parancsolhatunk is neki, mert 
a hozzáállásunkkal elő tudjuk hívni az erőit, és így minden 
velünk együtt működik. Ezt világosan elmagyarázza a Vilá-
gosság az Ösvényen (Light on the Path) című könyv is. Fel 
kell ismernünk a természet erőit, és ki kell tárnunk magunkat 



előttük, ezáltal ezek az erők együtt áramlanak velünk, és min-
den sokkal könnyebbé válik, ami azelőtt nehéz volt.

A mantrák kérdéskörének van még egy területe, amelyről 
azonban nagyon kevés információval rendelkezem. Nemcsak 
a hangoknak, hanem a szavaknak, sőt a betűknek is van erejük. 
Manapság nem foglalkozunk ezekkel a dolgokkal, de például 
a szanszkrit és a héber ábécében is minden betűnek megvan 
a maga kijelölt értéke; számban, erőben és színben egyaránt. 
Ismerek olyan tisztánlátókat, akik a könyveinkben található 
közönséges római betűket más és más színűeknek látják. Az A 
betű – mondjuk – mindig piros, a B állandóan kék, a C sárga, a 
D pedig zöld, és így tovább. Nekem efféle élményem sohasem 
volt, azt hiszem, az én elmém nem ilyen irányban működik. 
Hasonlóképpen vannak olyan médiumok, akik a hét napjait 
látják különböző színekben. Nekem nincs ehhez fogható ta-
pasztalatom, és ilyen irányú érzékenységem. Igazán nem is ér-
tem, hogy ez pontosan mit jelent. A jelenség talán az asztroló-
giai hatásokkal lehet összefüggésben, nem tudom. Mindez úgy 
kapcsolódik a témánkhoz, hogy létezik egy mantrista iskola, 
amely minden betűnek – az ábécében elfoglalt helyétől telje-
sen függetlenül – egy számértéket ad. Az elmélet szerint azok 
a szavak vagy mondatok, amelyek alkotó betűinek összértéke 
egyező összegeket ad, azonos mantrikus hatással rendelkez-
nek. Erről azonban szinte nem tudok semmit.

A mantra általában egy rövid és erős formula, és ha bármi-
lyen célból határozott hatást akarunk elérni, akkor ezt a képle-
tet kell követnünk. Ha beszédünkkel mélyen és gyorsan aka-
runk hatni az emberekre, akkor hosszú és tekervényes helyett 
rövid és erős mondatokat kell használnunk. A katonai parancs 
(vagyis a mantra) szabályaihoz kell igazodnunk, és kiemelt fi-
gyelmet kell fordítanunk a határozott tetőpontok kialakítására. 
Tegyük fel, hogy segíteni akarunk egy ijedt embernek. Ebben 
az esetben megfogalmazhatjuk magunkban a következő szava-
kat: „Erős vagyok, erős, erős, erős; Isten része vagyok, és Isten 
az erő, tehát tele vagyok ezzel az erővel”. És a gondolat is-



métlése felszínre hozza a bennünk lévő isteni erőt, és képesek 
leszünk bátorságunkkal másokat is inspirálni. A tudás – mint 
minden területen – itt is hatalom. Ezért a lehető legjobb hatás 
elérése érdekében mindenekelőtt tanulnunk, és a tudás révén 
értenünk kell. A bölcs ember tudja, hogyan élhet békében és 
boldogságban, mert élete összhangban van Isten életével. Mi-
vel mindent ért, és mindenkivel együtt érez. Az önzést örökre 
maga mögött hagyta, és csak azért él, hogy segítsen és áldjon.

A KÖVETELMÉNYEK SOHASEM VÁLTOZNAK

A fent bemutatott különböző rendszerek módszerei ter-
mészetesen nem zárják ki egymást. Mindegyik tartalmaz va-
lamennyit szinte mindegyikből, és kategóriájukat a bennük 
érvényesülő domináns vonás határozza meg. Azt sem szabad 
feltételeznünk, hogy bármelyikük is okvetlenül szükséges. 
Ami igazán létfontosságú, az a mindegyik mélyén megbújó 
filozófiai tanítás. Vagyis a jellem fejlesztése, az élet megtisztí-
tása és a szolgálat iránti odaadás, amit a Mester lábainál című 
könyv is olyan erősen hangsúlyoz.

A különböző rendszerek összehasonlításából látható, hogy 
az első nagy beavatáshoz szükséges képességek alapvetően 
ugyanazok, bármennyire is különböznek első pillantásra. Hu-
szonöt évszázad – vagy talán jóval régebb – óta ezt a meg-
lehetősen szisztematikus eljárást követik azon különleges 
személyek fejlődése tekintetében, akik kitartóan küzdenek a 
fejlődésért; és bár bizonyos időszakokban (így jelenleg is) a 
körülmények kedvezőbbek a beavatáshoz, mint máskor, a kö-
vetelmények mindig ugyanazok maradnak. Ne hagyjuk tehát 
magunkat befolyásolni a feltételek enyhülését sugalló gondo-
latok által. Mindent összevetve azt tapasztaljuk, hogy ezek a 
különböző fejlődési vonalak egytől egyig ugyanahhoz a be-
avatási ponthoz vezetnek bennünket.



III. RÉSZ

A NAGY BEAVATÁSOK

VII. FEJEZET

AZ ELSŐ BEAVATÁS

AZ EGYETLEN BEAVATÓ

A legtöbb ember a beavatást egy – saját maga számára is 
elérendő – fokozat elnyerésének tekinti. A beavatottat pedig 
egy rendkívül magasan képzett, a többi emberhez képest nagy-
szerű és dicső alaknak képzeli. Ez tulajdonképpen így is van, 
de az egész kérdést jobban megértjük, ha magasabb nézőpont-
ból tekintünk rá. A beavatás jelentősége ugyanis nem az egyén 
felmagasztalásában rejlik, hanem abban, hogy a tanítvány 
végérvényesen eggyé válik egy hatalmas renddel, a Szentek 
Közösségével, ahogyan azt a keresztény egyházban olyan szé-
pen megfogalmazzák, bár kevesen figyelnek oda ezen szavak 
valódi jelentésére. 

A Testvériségbe történő beavatás mögött rejlő csodálatos 
valóságot akkor érthetjük meg a legjobban, miután áttekintet-
tük az Okkult Hierarchia szervezetét és a Mesterek munkáját, 
amivel a későbbi fejezetekben foglalkozunk. A jelölt immár 
– az individualista embert meghaladva – egy hatalmas erőbe
harmonikusan illeszkedő egységként tevékenykedik. A Naplo-
gosznak minden bolygón van képviselője, aki az ő helytartó-
jaként működik. A mi bolygónkon – a Testvériség fejeként – a 
Világ Ura tölti be ezt a magas tisztséget. A Testvériség nem 
csupán különböző feladatokat ellátó emberek testülete, hanem 
egyúttal egy elképesztő és csodálatos erejű egység is – egy 
teljesen rugalmas eszköz az Úr kezében, amelyet hatékony 
fegyverként képes forgatni. Van egy csodálatos és felfogha-
tatlan terv, amely szerint az Egy – miután sokká vált – újra 
Eggyé válik; nem mintha az egész rendszerben bármelyik egy-
ség elveszítené egyéniségének vagy erejének akár a legkisebb 



töredékét is, hanem valami ezerszer nagyobbat ad hozzá; része 
az Úrnak, része a testnek, amelyet visel, a fegyvernek, ame-
lyet használ, az orgonának, amelyen játszik, és az eszköznek, 
amellyel munkáját végzi.

Az egész világon csak egy beavató van, de az első és a má-
sodik beavatás esetében nyitva áll előtte a lehetőség, hogy egy 
másik Adeptust bízzon meg a szertartás elvégzésével, bár még 
ekkor is a beavató fordul az Úrhoz, és hívja őt a fokozat átadá-
sának legfontosabb pillanatában. Ez egy csodálatos pillanat a 
jelölt lelki életében, ahogyan azt Kuthumi Mester elmagya-
rázta, amikor nemrég egy tanítványt fogadott. Így szólt hozzá:

„Most, hogy elérted közvetlen célodat, azt tanácsolom 
neked, hogy azonnal fordítsd figyelmedet a következő lépés 
sokkal nagyobb követelményeire. Most a „folyamba való 
belépésre” kell készülnöd, amit a keresztények üdvösségnek 
neveznek, és amely földi létezéseid hosszú sorának kiemel-
kedő mérföldköve, hétszáz élet csúcspontja lesz. Réges-ré-
gen az egyéniesülés által beléptél az emberek birodalmába, 
a – reményeim szerint – közeli jövőben pedig elhagyod azt 
az adeptusság kapuján át, és „felsőbbrendű ember” leszel. E 
két véglet között nincs fontosabb esemény, mint ez a beavatás, 
amelyre most összpontosítanod kell. Nemcsak örök biztonsá-
got nyújt számodra, hanem be is léptet abba a Testvériségbe, 
amely öröktől örökké létezik – a Testvériségbe, amely segíti a 
világot.

Gondolj csak bele, egy ilyen csodálatos eseményt milyen 
nagy körültekintéssel kell megközelíteni. Szeretném, ha állan-
dóan szem előtt tartanád ennek dicsőségét és szépségét, hogy 
eszményeinek fényében élhess. A tested még fiatal egy ilyen 
hatalmas erőfeszítéshez, de ritka és nagyszerű lehetőség ez a 
számodra. Azt akarom, hogy teljes mértékben élj vele.”



A TESTVÉRISÉG

Amikor egy ego beavatásra kerül, akkor a világ legzártabb 
szervezetének lesz a tagja, és eggyé válik a Nagy Fehér Test-
vériség tudatosságának hatalmas tengerével. Az új beavatott 
még hosszú ideig nem lesz képes megérteni mindazt, amit 
ez az egyesülés jelent. Messzire kell hatolnia a szentélyekbe, 
hogy képes legyen felfogni ezen kapcsolat szorosságát, és a 
Király óriásléptékű tudatát, amelyben minden testvér bizonyos 
mértékig osztozik vele. Mindez a hétköznapi ember számára 
felfoghatatlan és kifejezhetetlen, szavainkon túlmutató metafi-
zikai és finom magasság, de mégis dicsőséges valóság, olyan�-
nyira, hogy amikor elkezdjük megérteni, minden más irreális-
nak tűnik.

Láttuk, hogy az elfogadott tanítvány hogyan helyezheti gon-
dolatait a Mester gondolatai mellé. A beavatott hasonló módon 
képes saját gondolatait a Testvériség eszméi mellé emelni, és 
a Testvériség által képviselt hatalmas tudatosságból pontosan 
annyit tud magába asszimilálni, amennyit a maga szintjén aktu-
álisan képes abból értékelni. A beavatott – fejlődése érdekében 
tett meg nem szűnő erőfeszítéseinek köszönhetően – fokoza-
tosan egyre nagyobb mértékben tudja befogadni ezt a tuda-
tosságot, amelynek hatására a saját tudata úgy kitágul, hogy 
a szűklátókörű gondolkodás lehetetlenné válik a számára. És 
ahogy az elfogadott tanítványnak ügyelnie kell arra, hogy ne 
okozzon zavart a Mester alsóbbrendű testeiben, veszélyeztet-
ve ezáltal munkájának tökéletességét, ugyanúgy a Testvériség 
tagjának sem szabad soha ellentétes hangokat bevinnie ebbe a 
hatalmas tudatba, amely, mint egy egész működik.  

Tudnia kell, hogy az egész Testvériség a Mestereinkétől 
eltérő tevékenységeket is végez. Sokan közülük olyan egyéb 
munkákkal foglalkoznak, amelyek a legnagyobb koncentrá-
ciót és a legtökéletesebb nyugalmat igénylik. Amennyiben a 
fiatalabb testvérek közül valaki megfeledkezne magas elhiva-
tottságáról, és zavaró hullámokkal háborgatná a Testvérisé-



get, ez nyilván érintené a fenti Mesterek munkáját is. A sa-
ját Mestereink talán elnéznék ezt, és eltűrnének egy ilyen kis 
alkalmi fegyelmezetlenséget a jövőre való tekintettel, amikor 
is majd az új tag igazán képes lesz a Testvériség erőit haszno-
sítani. De az teljesen érthető, hogy akiknek semmi közük az 
egyének képzéséhez, a következőt mondhatják: „Zavarják a 
munkánkat, és jobb, ha az ilyen éretlen személyiségűek kívül 
maradnak.” Azzal érvelnének, hogy semmi sem veszne el, hi-
szen éppen olyan jól lehet a Testvériségen kívül is fejlődni, és 
a tanítványok ugyanúgy folytathatnák a megkezdett munkát, 
hogy magukat jobbá, erősebbé és bölcsebbé tegyék, mielőtt 
elnyernék a beavatást.

A beavatott tudatának kitágulása olyan csodálatos, hogy er-
ről a változásról újjászületésként a legtalálóbb beszélni. A be-
avatott ugyanis új életet – krisztusi életet – kezd élni, „mint egy 
kisgyermek”, és Krisztus, vagyis az intuitív vagy buddhikus 
tudatosság születik meg a szívében. Most már azzal a hatalom-
mal is rendelkezik, hogy jogosult a Testvériség áldásának adá-
sára. Egy óriási és elsöprő erővel rendelkezik, amelyet képes 
bárkinek adni vagy küldeni, ahogyan ő a legmegfelelőbbnek 
és leghasznosabbnak ítéli. A Testvériség ereje éppen annyira 
fog átáramlani rajta, amennyire ő ezt akarja. Szabadságában 
áll ezt az erőt használni, megőrizve annak tudatát, hogy teljes 
felelősség mellett irányíthatja bármilyen általa kitűzött célra. 
A beavatáskor a beavató által adott áldás jelentése a követke-
ző: „Megáldalak téged; erőmet és jóindulatomat beléd árasz-
tom; vigyázz, hogy te is folyamatosan áraszd ezt a jóindulatot 
másokra.”

Minél nagyobb az új beavatott bizalma, annál nagyobb lesz 
a rajta keresztül áramló erő. Ha a legkisebb tétovaság jelét is 
mutatja, vagy ha nyomasztja a felelősség, amit egy ilyen hatal-
mas erő átáramlása okozhat, akkor nem lesz képes ezt a cso-
dálatos ajándékot teljes mértékben kihasználni. De ha megvan 
benne a Shraddha képessége – vagyis a tökéletes bizalom a 
Mesterében és a Testvériségben, és a teljes bizonyosság, hogy 



mivel egy velük, így minden lehetséges a számára –, akkor a 
fény valóságos angyalaként járhatja a világot, örömet és áldást 
árasztva az útja során.

A Nagy Fehér Testvériség tudata leírhatatlanul csodála-
tos képződmény. Olyan, mint egy ragyogó és nyugodt óceán, 
amely olyan furcsa módon egységes, hogy a tudat legkisebb 
rezdülése is azonnal az egyik végétől a másikig villan, és még-
is mindegyik tag számára úgy érződik, mintha abszolút a saját 
egyéni tudata lenne, noha olyan súly, erő és bölcsesség rejlik 
mögötte, amilyennel semmilyen emberi tudat nem rendelkez-
het soha. A Testvériség kozmikus tudatának ez a fenséges ten-
gere olyan nagyszerű és csodálatos, hogy nincs hozzá fogható 
az egész világon. Még az első nagy beavatáson átesettek is 
csupán egy-egy felvillanását láthatják, és csak olykor-olykor 
képesek egy kicsit is emlékezni rá. Teljes mértékben érezni 
csak a nirvanikus síkon lehet, ahol a Testvériség elsősorban 
létezik, bár az alacsonyabb szintű világokban is megnyilvánul, 
egészen le a fizikai síkig.

Ahogy a tanítványok csoportja egy a Mesterben, úgy a 
Testvériség is egy az Úrban. A tagok szabadon megvitathat-
nak egymás között egy-egy kérdést, mégis úgy tűnik, mintha 
az adott téma különböző aspektusai ugyanabban az elmében 
merülnének fel, és ez az elme mérlegelné azokat egymással 
szemben; de az ember mindvégig egy végtelen nagy, szinte 
már megfélemlítően nyugodt higgadtságban és bizonyosság-
ban érzi magát, amelyet semmi sem tud megzavarni. És mégis, 
valahogy minden javaslatot örömmel fogadnak, sőt, úgy érez-
zük, hogy az egész Testvériség éberen és buzgón várja minden 
egyes ember szóban forgó tárgyhoz való hozzájárulását. Itt 
lent nincs semmi, amihez ez a tudatosság méltóképpen hason-
lítható lenne. Akinek sikerül ezt a szintet elérnie, az valami új 
és különös, mégis kimondhatatlanul csodálatos és gyönyörű 
dologgal kerül kapcsolatba. Valami olyasmivel, aminek sem 
bizonyítékra, sem összehasonlításra nincs szüksége, és amely 
egy magasabb és ismeretlen világhoz tartozónak bizonyul. 



Bár az egyéniségek furcsán összeolvadnak, ugyanakkor 
élesen el is különülnek egymástól, hiszen minden fontos dön-
téshez minden egyes Testvér hozzájárulására is szükség van. 
A Király uralma abszolút, mégis igénybe veszi és megkérdezi 
hatalmas tanácsát, és minden pillanatban hajlandó megfontolni 
minden olyan szempontot, amely a tanács bármelyik tagja ré-
széről felmerül. Ez a nagy kormányzó testület azonban teljesen 
különbözik a Föld bármelyik parlamentjétől. A hierarchiában 
a többiek fölött álló tagok pozíciójukat nem választás, és nem 
is valamilyen pártszervezet delegálása útján kapják, hanem azt 
magasabb fejlettségük és nagyobb bölcsességük révén nyerik 
el. Felettesének döntését senki sem vonja kétségbe, mert tudja, 
hogy ő valóban nagyobb rálátással és teljesebb döntési jogkör-
rel rendelkezik. A kényszer árnyéka sem merülhet fel, hogy 
ezek a felsőbbrendű egyének egyformán gondolkodjanak vagy 
cselekedjenek. Mégis, a hatalmas szervezetükbe vetett bizal-
muk annyira tökéletes, hogy elképzelhetetlen, hogy hosszú tá-
von, a végső döntést illetően eltérjenek egymástól. Csak egy 
ilyen Király alatt álló ilyen Testvériség esetében tudjuk teljes 
mértékben megérteni az anglikán egyház egyik collectusának 
gyönyörű megfogalmazását: „Az ő szolgálatában tökéletes 
szabadság van.”

KUDARCOK

Egy ilyen tökéletes szervezetben nem volna szabad semmi-
lyen kudarc vagy zavar lehetőségének felmerülnie; és mégis, 
mivel az emberiség törékeny, és ennek a nagyszerű Testvé-
riségnek még nem minden tagja szuperember, nagyon ritkán 
előfordulnak visszaesések. Ahogy a Világosság az Ösvényen 
című könyvben elhangzik: „A nagyok néha a küszöbről esnek 
vissza, nem bírják elviselni felelősségük súlyát, képtelenek to-
vábbhaladni.” Csak az adeptusság elérése garantálja a tökéletes 
biztonságot. Ugyan a beavató közli a jelölttel azt a valós tényt, 
hogy a folyamba (áramlatba) lépve immár örök biztonságban 



érezheti magát, mégis előfordulhat fejlődésének nagymértékű 
késleltetése, ha enged az útját még mindig környékező kísér-
tések valamelyikének. Az örökkévaló biztonságot általában 
annak a bizonyosságnak tekintjük, hogy továbbhaladunk a 
jelenlegi élethullámmal, és nem maradunk le az „ítélet napjá-
ról” – amely az ötödik forduló közepére esik –, amikor is az 
anyagba leszállt Krisztus eldönti, hogy mely lelkeket lehet és 
melyeket nem lehet továbbvinni a végső megvalósulásig eb-
ben a világi láncolatban. Nem létezik örök (vagy ahogy Krisz-
tus egyszerűen mondta, eóni) kárhozat. Vannak, akik ebben a 
korban vagy eme korszakban elakadnak, de a következőben 
tovább fognak haladni, pontosan úgy, ahogyan az a gyermek, 
aki még ebben az évben képtelen az osztályt eredményesen 
elvégezni, de jövőre ugyanebben az osztályban, kényelmesen 
haladva, talán éppen ő lesz az osztályelső.

Amikor az a szomorú és sajnálatos fejlemény bekövetkezik, 
hogy valamelyik beavatott valami miatt elbukik, akkor fájdal-
mas borzongás járja át ezt az egész hatalmas tudatosságot, mi-
után az egyik tagnak a többitől való elszakadása egy olyan va-
lóságos sebészi műtéthez fogható, amely mindenkinek a szívét 
megérinti. A Testvériség csak a legnagyobb sajnálattal választ 
el így egy tagot önmagától, és még ha így is tesz, a hibázó 
testvér – bármilyen messzire is tévedjen – akkor sem szakad el 
véglegesen. Valamikor, valahogyan, valahol biztosan újra vis�-
szakerül, ugyanis egy elszakíthatatlan láncszem fűzi őket ös�-
sze, noha keveset tudunk arról a fárasztó, megpróbáltatásokkal 
és szenvedésekkel teli útról, amelyet végig kell járnia, mielőtt 
újra összeforrhatna a többiekkel.

„A csend hangja benne marad, és ha el is hagyja teljesen az 
Ösvényt, egy napon az újból felcsendül a lelkében, széttépve 
és elválasztva szenvedélyeit isteni lehetőségeitől. És ekkor az 
elhagyott alsórendű én – kínok és kétségbeesett kiáltozások 
között – végre visszatér.” (Világosság az Ösvényen, I. rész, 
21. szabály)



Vannak, akik csak rövid időre térnek le az Ösvényről, álta-
lában a Testvériség számára elfogadhatatlan érzelmek kitörése 
miatt. Ilyenkor, ahogyan egy Mester ideiglenesen fátylat von-
na maga és tévelygő tanítványa közé, úgy látja szükségesnek a 
Testvériség is, hogy valamilyen burkot képezzen az őt cserben-
hagyó tagja köré. Ekkor a Testvériség teljes ereje a kudarcot 
valló egyénre irányul, így próbálva megakadályozni – ha egy-
általán lehetséges – annak határátlépését. Néha – még a karma 
törvénye szerint a Testvériség által latba vethető minden erő 
ellenére is – előfordul, hogy valamelyik tag nem hajlandó fel-
hagyni kicsinyes és személyeskedő magatartásával, nem képes 
túllépni a képzelt bántalmazásokon, sértéseken vagy sérelme-
ken. Ilyen esetben kénytelenek az illetőt okulásáig beburkolni.

A beavatás lebonyolítása az idők folyamán változatlan ma-
radt, de azért van benne némi rugalmasság. A beavatónak a 
jelölthöz az első részben intézett felhívása mindig ugyanaz, 
de szinte kivétel nélkül van még egy második, személyes jel-
legű rész is, amely gyakorlatilag a jelöltnek adott tanácsokból 
áll. Ezt a beszéd magánrészének szokták nevezni. Láttam már 
olyan esetet is, amikor a jelölt legnagyobb ellenségének képét 
rajzolták meg, és azt kérdezték tőle, hogyan bánna most vele, 
kész-e teljes mértékben megbocsátani neki, és ha útjába kerül-
ne egy ugyanilyen alacsonyabb szintű egyén, segítene-e azon 
is. Bizonyos esetekben a jelölt által már elvégzett munkákra 
vonatkozó kérdéseket is feltesznek, és néha felkérik azokat, 
akiknek segített, hogy jelentkezzenek és tanúskodjanak. A 
szertartás leírása itt következik.

BESZÁMOLÓ EGY ELSŐ BEAVATÁSRÓL

Mivel a Wesak ünnep idén (1915-ben) május 29-én délelőtt 
volt, ezért a jelölt beavatására a május 27-i éjszakát választot-
ták, és mindannyiunkat értesítettek, hogy tartsuk készenlétben 
magunkat. Ebben az esetben az Úr Maitreya volt a beavató, kö-
vetkezésképpen a szertartásra az ő kertjében került sor. Morya 



Mester és Kuthumi Mester általában az ősi barlangtemplomban 
tartották a szertartást, amelynek bejárata a házaik között áramló 
folyón átívelő híd közelében van. Az Adeptusok nagy számban 
tették tiszteletüket, és mindenki jelen volt, akiknek a nevét is-
merjük. A gyönyörű kert teljes díszében pompázott, a rododend-
ron bokrok virágai bíbor színben lángoltak, a levegőben pedig 
a korai rózsák illata áradt. Maitreya Urunk a szokott helyén, 
azon a márvány padon foglalt helyet, amely a házával szem-
ben lévő nagy fa derekát futotta körül; a Mesterek pedig tőle 
jobbra és balra félkörben helyezkedtek el, és ülőhelyeik azon a 
gyepteraszon voltak felállítva, amelyből a márványülés néhány 
lépcsőnyivel emelkedett ki. De az Úr Vaivasvata Manu és a Ma-
hachohan is szintén a márványülésen ültek, egy-egy oldalán a 
különlegesen megemelt és faragott trón karjainak, amely ponto-
san délre nézett, és amelyet Dakshinamurti trónjának neveznek.

A jelölt – az őt bemutató Mesterrel együtt – az Úr lábai 
előtti színpadon állt, mögöttük és alattuk pedig a beavatott és 
beavatásra váró tanítványok helyezkedtek el, valamint néhány 
kiváltságos néző, akik a szertartás nagy részét láthatták, bár bi-
zonyos időszakokban aranyszínű fényfátyol takarta el előlük a 
központi figurák tevékenységét. A jelölt – mint mindig – lebe-
gő fehér vászonruhát viselt, míg a Mesterek többnyire gazdag 
aranyhímzésű fehér selyemöltönyökben voltak.

Angyalok nagy serege lebegett a csoport fölött, melódiák 
lágy hullámzásával töltve meg a levegőt, amely valami külö-
nös és finom módon mintha bonyolult, összefonódott hanghá-
lót rajzolt volna ki a jelölt akkordjából, kifejezve a jelölt tulaj-
donságait és lehetőségeit. Ez az ének az egész szertartás alatt 
megfigyelhető volt, finoman alátámasztva minden elhangzott 
szót, és azokat semmivel sem jobban zavarva, mint amennyi-
re egy patak csobogása zavarja a madarak csicsergését, de a 
szertartás egyes részeinél a lágy dallamok diadalmas zenévé 
fokozódtak. A zene megszólaltatta a levegőt, és nem fojtotta 
el, hanem gazdagította a beszélők hangját. Ez a zene minden 
esetben – variációkat és fúgákat megjelenítve – a jelölt sajátos 



akkordjára épül, és számunkra felfoghatatlan módon fejezi ki 
a jelölt aktuális és jövőbeli minőségét. 

A jelölt a csoport közepén állt az ajánlója és jótállója kö-
zött. Saját tanítója, Kuthumi Mester vezette őt elő, Jézus Mes-
ter pedig tanúként állt mellette. Maitreya Urunk mosolyogva 
tette fel a szertartás nyitó kérdését: 

„Ki az, akit így elém hozol?”

Mesterünk a szokásos választ adta:

„Ő egy jelölt, aki felvételét kéri a Nagy Testvériségbe.”

Azután a második kérdés következett:

„Kezeskedsz-e érte, hogy méltó a felvételre?”

És a szokásos válasz:

„Igen.”

A következő kérdés így hangzott:

„Magadra vállalod-e, hogy végigvezeted lépteit azon az 
Ösvényen, amelyre most lépni kíván?”

És az ajánló így felelt: „Vállalom.”

„Szabályzatunk megköveteli, hogy minden jelöltért a Test-
vériség két magasabb tagja vállaljon kezességet; van-e még 
egy testvér, aki kész támogatni a jelöltet?” – kérdezte az Úr.

Ekkor szólalt meg először a tanú:

„Kész vagyok támogatni.”

Ezután a beavató az alábbi kérdést tette fel:

„Vannak bizonyítékaid, hogy a ráruházott új erőket a Nagy 
Munka előmozdítására fogja felhasználni?”



Kuthumi Mester így felelt:

„A jelölt még rendkívül fiatal, de már most is sok jócse-
lekedet fűződik a nevéhez, és elkezdte végezni munkánkat a 
világban. Mikor Görögországban élt, akkor is sokat dolgozott 
filozófiánk terjesztéséért és az ország fejlesztéséért, amelyben 
élt.”

Jézus Mester pedig hozzátette:

„Két nagybefolyású életén keresztül türelmesen végezte 
munkáját, a rosszat helyrehozva életét nemes eszménnyel töl-
tötte be. Szerzetesi inkarnációjában elterjesztette a szeretet, a 
tisztaság és az egyetemesség tanítását. Mindezek alapján tá-
mogatom őt.” 

Ekkor az Úr rámosolygott a fiúra, és ezt mondta:

„Ennek a jelöltnek a teste a legfiatalabb mindazok közül, 
akiket valaha bemutattak nekünk azon megtiszteltetés céljá-
ból, hogy felvételt nyerjen a Testvériségbe. Van-e a Testvérisé-
günknek olyan külvilágban élő tagja, aki kész lenne a mi ne-
vünkben őt abban a segítségben és tanácsadásban részesíteni, 
amelyre az ő fiatal fizikai testének szüksége van?”

Ekkor Sirius előlépett egy csoport tanítvány közül, akik 
hátrébb álltak, és így szólt:

„Uram, amennyire képes vagyok, és ameddig a jelölt kö-
zelében maradok, a legnagyobb örömmel teszek meg minden 
tőlem telhetőt érte.”

Ezután az Úr ezt kérdezte:

„Tele van-e szíved igaz testvéri szeretettel e fiatal jelölt iránt, 
hogy olyan útmutatásban részesítsd őt, amilyet meg kell kapnia?”

Sirius így felelt: „Tele van.”

Az Úr most először fordult egyenesen a jelölthöz:



„Szereted-e annyira viszont ezt a testvéredet, hogy készsé-
gesen fogadod el segítségét, ha szükséges?”

Az ifjú pedig így válaszolt: 

„Valóban, teljes szívemből szeretem őt, mert nélküle nem 
állhatnék most itt.”

Az Úr komolyan bólintott a fejével, és a Mesterek a beavató 
elé vezették a jelöltet. Az Úr rászegezte tekintetét, és így szólt:

„Óhajtasz-e belépni a Testvériségbe, amely öröktől fogva 
örökké létezik?”

Az ifjú így válaszolt:

„Óhajtok Uram, ha úgy gondolod, hogy méltó vagyok rá, 
noha testem még fiatal.”

A beavató ekkor a következő kérdést tette fel:

„Ismered-e a Testvériség célját?”

A jelölt azt felelte, hogy a cél Isten akaratának teljesítése 
azáltal, hogy a fejlődést szolgáljuk.

Ekkor így szólt az Úr:

„Hajlandó vagy-e fogadalmat tenni, hogy ezentúl – ma-
gadról teljesen elfeledkezve – egész életedet és minden erődet 
ennek a munkának szenteled a világ javára, egész életedet sze-
retetté téve, ahogy Isten is csupa szeretet?”  

A jelölt ezt felelte:

„Igyekezni fogok minden képességemmel, Mesterem segít-
ségével.”

„Megígéred-e, hogy titokban tartod azt, amit, mint titkot 
közölnek veled?” – kérdezte az Úr.

A jelölt így szólt: „Megígérem.”



Ezután az asztrális ismereteire és asztrális munkájára vonat-
kozó szokásos kérdéseket tették fel a jelöltnek. Majd különböző 
asztrális tárgyakat tettek elé, és neki meg kellett mondania, hogy 
mik azok. Különbséget kellett tennie egy élő és egy halott ember 
asztrális testei között, egy valós személy és a személy gondolat-
képe között, valamint egy Mester és annak pontos utánzata kö-
zött. Ekkor a beavató több asztrális esetet vázolt fel a jelöltnek, 
és megkérdezte tőle, hogy a szóban forgó ügyletekben ő hogyan 
nyújtana segítséget. A feltett kérdésekre a jelölt a legjobb tudása 
szerint felelt. A végén az Úr mosolyogva jelentette ki, hogy a 
válaszok nagyon kielégítőek voltak.

A beavató ezután elmondta a felkérést – egy nagyon ünne-
pélyes és szép beszédet –, amely meghatározó részének rég-
óta változatlan a tartalma, amit rendszerint némi személyes 
vonatkozás egészít ki. Ez a beszéd bemutatja a Testvériség 
világi tevékenységét, és az egyes tagokra külön-külön háruló 
felelősséget is, mivel mindenkinek részt kell vállalnia a világ 
szenvedései révén keletkező terhek viselésében. Minden tag-
nak készen kell állnia a munka – tettekkel és tanácsokkal tör-
ténő – segítésére, mert az egységes Testvériség egy törvény 
szerint és egy fő irányítása alatt működik, és minden testvér-
nek megvan az a kiváltsága, hogy bármilyen helyi tudását 
vagy különleges képességeit a Testvériség javára kamatoz-
tassa, az emberiség fejlődését segítő nagy munkájuk bármely 
részterületének előmozdítása érdekében. Bár a Király uralma 
abszolút, egyetlen fontos döntés sem születhet anélkül, hogy 
a Testvériség legfiatalabb tagja is ne adta volna a beleegye-
zését. Tartózkodási helyén minden tag a Testvériséget képvi-
seli, lakjon a világ bármely részén is. És mindenki kötelezi 
magát, hogy a Testvériség rendelkezésére áll (odamegy, aho-
vá küldik, és úgy dolgozik, ahogy szükséges). Bár a fiatalabb 
tagok természetesen hallgatólagosan engedelmeskednek a 
vezetőknek, mégis segíthetnek helyi ismereteikkel, és min-
dig javasolhatnak bármit, ami meglátásuk szerint hasznosnak 
tűnik.



Minden egyes, a világban élő testvérnek emlékeznie kell 
arra, hogy ő egy olyan központ, amelyen keresztül a Király 
ereje a rászorulók megsegítésére irányul, és hogy bármelyik 
idősebb testvér bármikor felhasználhatja őt áldásának csator-
nájaként. Ezért minden fiatalabb testvérnek állandóan készen 
kell állnia esetleges igénybevételére, mert sohasem tudhatja, 
mikor lesz szükség a szolgálataira. Egy testvér élete legyen a 
mások iránti teljes odaadás mintapéldája.  Lelkesen és szünte-
lenül figyelje a szolgálat minden lehetőségét, és ez a szolgálat 
legyen a legnagyobb öröme. Nem szabad elfelejtenie, hogy a 
Testvériség becsülete van a kezében, és gondoskodnia kell ar-
ról, hogy egyetlen szava vagy cselekedete se szennyezze be a 
Testvériséget az emberek szemében, és ne késztesse őket arra, 
hogy egy hajszállal is negatívabban gondoljanak rá.

Nem szabad azt gondolnia – miután belépett az áramlatba 
–, hogy minden próbatétel és küzdelem megszűnik a számára. 
Éppen ellenkezőleg, ezentúl még nagyobb erőfeszítéseket kell 
tennie, de jelentősebb erővel is fog rendelkezni ehhez. Az ereje 
sokkal nagyobb lesz, mint korábban, de pontosan ugyanilyen 
arányban nő a felelőssége is. Nem szabad elfelejtenie, hogy ő 
nem egy emberiségtől elkülönült egyén, aki egy lépéssel társai 
fölé került; inkább örülnie kell annak, hogy általa az emberi-
ség egy kicsit felemelkedik, és csekély mértékben megszaba-
dul láncaitól. A Testvériség áldása mindig vele van, de ponto-
san olyan mértékben száll rá, amilyen mértékben továbbadja 
azt másoknak, mert ez az örök törvény.

Mindez része a jelölthöz rendszeresen intézett felkérésnek, 
amelyet a beavató jelen esetben a következő személyes figyel-
meztetéssel egészített ki:

„A tested még nagyon fiatal a beavatás nagyszerű adomá-
nyával együtt járó súlyos felelősség elviseléséhez; de éppen 
ez a fiatalság biztosít számodra olyan nagyszerű és csodálatos 
lehetőséget, amilyenben ember egyáltalán részesülhet. Ezt az 
előző önfeláldozó életeid karmája révén érdemelted ki, és kö-



vess el mindent, hogy ebben a testben méltónak bizonyulj rá. 
Bízunk benne, hogy be fogod bizonyítani döntésünk helyes-
ségét, amikor is ilyen hamar nyitjuk meg az ajtókat előtted. 
Mindig emlékezz az Egy Testvériség tagjai között fennálló 
abszolút egységre, hogy annak méltósága soha ne szenvedjen 
csorbát általad. Ilyen korán kezdődően nagyon messzire jut-
hatsz ebben az inkarnációban. A kapaszkodó meredek lesz, de 
a te erőd és szereteted elegendő lesz hozzá. Szerezz bölcsessé-
get, és tanuld meg mindegyik tested tökéletes irányítását. Fej-
leszd ki magadban az éberség, a határozottság és a messzire 
látás képességét. Elvárásomnak megfelelően állj készen arra, 
hogy hűséges segítségem legyél, ha eljövök tanítani a világot. 
Eddig szereteted gazdagságával érdemelted ki utadat, gyara-
pítsd és erősítsd hát örökké ezt a szeretetet, amely a végcélig 
fog vezetni téged.”

Ekkor az Úr a többi Mesterhez fordult, s így szólt: 

„E jelöltet kielégítőnek találom, egyetértenek-e a jelenlé-
vők mindnyájan abban, hogy befogadjuk társaságunkba?” 

Mindnyájan így feleltek: „Egyetértünk!”

Ekkor a beavató felemelkedett üléséről, és Shambala felé 
fordulva hangosan kérdezte: 

„Élet, fény és dicsőség Ura, a te nevedben és érted te-
szem-e ezt?”

Ekkor – válaszként – a feje fölött felvillant a Király be-
leegyezését közvetítő lángoló csillag, és mindenki mélyen 
meghajolt előtte, miközben diadalmasan zengett az angyalok 
zenéje, mint valami nagyszerű királyi induló. A zene ritmusára 
a jelölt a két Mester vezetésével előrejött, és letérdelt az Egyet 
képviselő és a beléptetés kizárólagos jogával rendelkező Úr 
előtt. Ekkor egy álló villámra emlékeztető vakító fényvonal 
jelent meg a csillagtól a beavató, majd a jelölt szívéig terjedő-
en. Ezen mérhetetlen magnetizmus hatására a tudat apró ezüst 



csillaga (amely egyébként a jelölt Monádját jelképezi) izzó ra-
gyogással töltötte be a jelölt kauzális testét, és egy csodálatos 
pillanatra a Monád és az Én (Ego) eggyé váltak, mint ahogyan 
az adeptusság elérése után állandóan egyek is lesznek. Majd 
az Úr a jelölt fejére helyezte két kezét, és valódi nevén szólítva 
őt így szólt:

„Az Egyetlen Beavató nevében, akinek csillaga fölöttünk 
ragyog, befogadlak az Örök Élet Testvériségébe. Igyekezzél 
méltó és hasznos tag lenni. Most már biztonságban vagy örök-
re, beléptél a folyamba, érd el mielőbb a túlsó partot!” 

Az angyalok zenéje lágy és örömteli hangok óceánjaként 
zendült fel, és mintha erővel és örömmel töltötte volna meg a 
légteret. A beavató, a térdelő jelölt és támogatói pedig szinte 
fátyolként a legszebb színekben tündököltek, amelyek a Manu 
és a Mahachohan áldását hozták hullámaikra; és az emberiség 
virágának, Gautamának, az Úr Buddhának a gyönyörű arany 
fénye lebegett felettük áldásként, mert az Ember egy újabb 
gyermeke lépett az Ösvényre. Úgy tűnt, hogy az ezüst csillag 
egy pillanatra kitágul, és vakító dicsőségébe fogadja a beava-
tót és az új testvért egyaránt. És amikor előjöttek ebből a di-
csfényből, a neofita köntöse már nem lenvászon volt, hanem 
fehér selyem, mint a többi beavatotté.

Elbűvölően szép volt az a kép, amikor a beavató izzóvá 
tette a kauzális testét, és amire válaszként az új beavatotté is 
felragyogott. Zöld és aranyló fény sugárzott kifelé, és a Monád 
– amely általában csak egy fényfoltként jelenik meg a kauzá-
lis test permanens atomjában – olyan izzóan ragyogott, hogy 
annak tündöklő magja kiáradva betöltötte az egész ovális (ka-
uzális) testet. A Monád ilyenkor erre az időre azonosítja magát 
önmagának azzal a töredékével – az egóval, az igazi Énnel 
–, aki a fogadalmat teszi. Az asztrális testre gyakorolt hatás 
is rendkívül érdekes. Ilyen esetben az egy nagyszerű ritmikus 
lendületet nyer anélkül, hogy az megzavarná egyensúlyának 
stabilitását, így ezentúl a korábbiakhoz képest sokkal nagyobb 



élességgel képes érezni anélkül, hogy saját alapjain meginog-
na, vagy kiszabadulna tulajdonosa irányítása alól. A beavató 
saját rezgését reprodukálva állítja be az újonc asztrális testé-
nek vibrálását, és ugyanakkor azt bármiféle megingás vagy za-
var nélkül úgy stabilizálja, hogy a rezgés ereje mérhetetlenül 
megnövekszik.

Mindezek után a beavató átadta a tudás kulcsát az új test-
vérnek, és kioktatta, hogyan tudja tévedhetetlenül felismerni 
asztrális úton a Testvériség bármelyik tagját, akit személyesen 
nem ismer. Majd utasította a Mesterek néhány idősebb tanítvá-
nyát, hogy amint lehet, vegyenek részt a szükséges buddhikus 
gyakorlatokon, és a nagy szertartás azzal fejeződött be, hogy az 
összegyűlt testvérek megáldották az új beavatottat. Az új testvér 
ezután a Testvériség áldását adta a világra, először gyakorolva a 
ráruházott új és hatalmas erőt. Amint az áldás körbe- és átjárta 
a világot, új életet adott mindennek, és egy kicsit fokozta min-
dennek az erejét és szépségét, miközben sokhangú zúgás töl-
tötte be a levegőt, és suttogó hangok sokasága egyesült a mély 
boldogság és hála dalává. Egy újabb jót szolgáló erő nyilvánult 
meg, és a természet – amely együtt sóhajt és küszködik gyerme-
keivel – örül, ha közülük bárki is belép a Testvériségbe, amely 
végre megszabadítja őt a fájdalomtól. A világ élete ugyanis Egy 
Élet, és amikor bármelyik egysége valódi fejlődést ér el, akkor 
az egész természet részesül a nyereségben, még az a része is, 
amelyet tévesen élettelennek nevezünk.

Így fejeződött be ez a csodálatos szertartás, és a Mesterek 
az új testvér köré gyűltek, és szívből gratuláltak neki, miköz-
ben a lángoló csillag eltűnt.

A következő éjszaka utasítást kaptam, hogy a neofitát mu-
tassam be a Világ Urának. Ez természetesen nagyon szokatlan 
megtiszteltetés, és semmiképpen sem része az első beavatás 
szertartásának. Általában a harmadik beavatással jár együtt. A 
kijelölt időben visszatértünk Shamballába, és a nagyteremben 
a szokásos módon fogadtak bennünket. A Királyt beszélgetés-



be merülve találtuk Gautama Buddha és Maitreya Urainkkal. 
Az utóbbi így mutatta be a neofitát a Királynak: „Íme, a mi 
legújabb testvérünk, az örökké ragyogó Szeretet-Csillag”, és 
Sanat Kumara kegyesen mosolygott az előtte letérdeplő ifjúra. 
Az újonc keleti módon emelte üdvözlésre kezeit, a Király pe-
dig jobb kezét kinyújtva megfogta azokat, miközben így szólt 
az ifjúhoz:

„Jól dolgoztál, fiam, és elégedett vagyok veled; azért is hív-
talak magam elé, hogy mindezt elmondjam neked. Folytasd a 
munkát, és teljesíts még jobban, ugyanis arra számítok, hogy 
nagy szerepet fogsz játszani az új alfajom jövőjében. Gondolj 
arra, ahogy az én csillagom néhány órával ezelőtt láthatóan 
ragyogott fölötted, az ugyanolyan valóságosan mindig ott fog 
lebegni fölötted, még ha nem is láthatod; és ahol ez a csillag 
ragyog, ott mindig erő, tisztaság és béke lesz.” 

Azután Buddha Urunk, kezét az új testvér fejére téve, így szólt: 

„Szeretném én is áldásomat és gratulációmat adni, mert úgy 
gondolom, hogy a mostani gyors fejlődésed a záloga annak, 
hogy a jövőben a Dicsőséges Misztérium Testvéreként, a Spi-
rituális Dinasztia tagjaként üdvözölhesselek, akin keresztül vi-
lágosság árad a világra.”

A három mögöttünk álló Kumara szintén rámosolygott a 
szótlanul térdelő ifjúra, aki izzott a szeretettől és az imádattól. 
A Király áldásra emelte a kezét, miközben mi leborultunk, és 
eljöttünk.

A SZERTARTÁS IDŐTARTAMA

A beavatási szertartás időigénye több tényezőtől, így példá-
ul a jelölt által hozott tudás mértékétől is függ. Egyes hagyo-
mányok három napra és éjszakára teszik ezt az időtartamot, 
de gyakran jóval rövidebb idő alatt fejeződik be. Az egyik, 
amelyiken jelen voltam, két éjszakát és egy nap elvonulást 



vett igénybe, de akár egy éjszakára is összesűríthető egy ilyen 
ceremónia, úgy, hogy bizonyos részeket később fejeznek be a 
Mesterek magasabb rendű tanítványai. A régi beavatások né-
melyike azért tartott ilyen sokáig, mert a jelölteket asztrális 
munkára kellett tanítani. Vannak olyan buddhikus tapasztala-
tok, amelyeket szintén meg kell szerezni, ugyanis a buddhi-
kus test bizonyos fokú fejlettsége is szükséges a beavatáshoz, 
mivel néhány tanítást, amelyeket ezen a szinten kell átadni, 
másképp nem lehet megérteni. A legtöbb teozófus már végzett 
asztrális munkát, és így megismerte az asztrális világ részle-
teit, amelyek nagy részét ekkor kell megtanítani, ha a jelölt 
még nem ismerné azokat. De, amikor a beavató tudja, hogy a 
jelölt már rendelkezik némi buddhikus fejlettséggel, gyakran 
az idősebb tanítványokra bízza – a következő éjszakán, vagy 
amikor éppen lehetséges – a buddhikus tapasztalatokon törté-
nő átvezetést.

A tényleges beavatási szertartás nem egészen hat órát vesz 
igénybe, de ezen túl a jelölteknek mind előtte, mind utána bi-
zonyos időkeretet biztosítanak. A Mesterek a beavatás után 
mindig gratulálnak a jelölteknek, és mindegyikük mond né-
hány kedves szót, valamint általában felhasználják az alkalmat 
a tanítványaik részére történő utasítások átadására. A ceremó-
nia mindenképpen egy rendkívül örömteli ünnepség, különö-
sen a fiatalabb tagok körében. Mindenki számára győzelem, 
amikor egy újabb tanítványt vesznek fel, ha megint egy fővel 
gyarapodik az örök biztonságot élvező tagok száma. 

FIÚSÁG

Már beszéltünk az elfogadott tanítvány és Mestere közötti 
szoros kapcsolatról. Ez a bensőséges kapcsolat az idő múlásá-
val egyre erősebbé válik, és amikor a tanítvány a beavatás ka-
pujához közeledik, a Mester általában még szorosabb kötelé-
ket alakít ki csélájával. Ekkortól a tanítványt a Mester Fiának 
is nevezik, és a kapcsolat most már olyan mély, hogy nemcsak 



az alsóbb elme, hanem a tanuló kauzális testében lévő ego is 
beleolvad az Adeptuséba, és többé már nem képes fátylat húz-
ni – elkülönítés céljából – a Mester és tanítványa közé.

Egy bölcs francia mondta egyszer: „Minden szeretetben 
van, aki szeret, és van, aki megengedi, hogy szeressék. (Dans 
tous les amours, il y a un qui aime et un qui se laisse être 
aimé.)” Az emberi szeretet vonatkozásában ez tízből kilenc 
esetben mélységesen igaz. Ennek rendszerint az a magyará-
zata, hogy a két érintett lélek közül az egyik nagyobb és fej-
lettebb a másiknál, ezért sokkal mélyebb szeretetre képes. A 
fiatalabb lélek ugyan értékeli ezt a rengeteg szeretetet, és le-
hetőségeihez mérten viszonozni is akarja, de minden erőfeszí-
tése messze elmarad attól a csodálatos ajándéktól, amelyet az 
idősebb társa olyan könnyen és természetesen áraszt rá. És ez 
mindig így van a Mesterrel és tanítványával kapcsolatosan is.

Vegyünk egy másik nézőpontot. A hétköznapi életünkben 
megnyilvánuló szeretet gyakran instabil és ingadozó, képes a 
csüggedésre, elidegenítheti a hidegség, a rosszindulat és a vi-
szonzás hiánya; akár ellenszenvre is változhat, ha tárgya sérti 
a viselkedési szabályainkat, vagy ha úgy cselekszik, ami el-
borzaszt vagy undort kelt. Van azonban egy igazibb és mé-
lyebb szeretet is, amit semmi sem tud megingatni. Egy olyan 
szeretet, amely nem törődik a viszonzással, amelyre egyálta-
lán nincs hatással a hanyagság, a közömbösség vagy akár tár-
gyának méltatlansága sem, és amely keservesen fájlalná, ha 
a szeretett egyén bűncselekményt követne el, vagy bármilyen 
módon megszégyenítené magát; de egy pillanatra sem csök-
kenne ereje, egy hajszálnyit sem veszítene hevületéből, bármit 
is tegyen a szeretett személy.

Így szereti Isten az ő teremtett világát. És ilyennek kell 
lennie a Mester szeretetének is azok iránt, akiknek a fiúság 
kimondhatatlan kiváltságát adja. Teljesen meg kell bíznia ben-
nük, és önként le kell mondania arról a hatalmáról, hogy el-
választhassa őket önmagától, mert csak a velük való teljes és 



felbonthatatlan egyesülés révén képes megosztani saját termé-
szetét válaszerejük legteljesebb mértékéig, és csakis önmagá-
nak a feláldozásával adhatja nekik a lehető legtöbbet, amen�-
nyit egy tanítvány a Mesterétől csak kaphat.

Mindezek alapján valóban megállapítható, hogy a Mester 
tanítványai irgalmának teszi ki magát. Gondoljunk csak arra a 
súlyos felelősségre, amit ez a kiszolgáltatottság jelent.

Néha találkozhatunk ilyen – emberek között megnyilvá-
nuló – szeretettel a fizikai világunkban is. De ha van is ilyen 
szeretet, annak mindig ugyanaz a minősége, és ugyanaz az 
eredménye. Tudniillik a magasabbat az alacsonyabb kezébe 
helyezi úgy, hogy a legmagasabb rendű szeretet egyúttal a 
legmagasabb rendű áldozat is egyben. Mégis ez a legnagyobb 
áldozat, az én teljes legyőzése nagyobb örömöt hoz magával, 
mint amit a Földön bármi más egyáltalán képes lenne nyújtani, 
mert egyedül az ilyen szeretet istenszerű, és az ilyen önátadás 
egyenesen Krisztus szívébe repíti az embert. Valóban igaz, 
hogy ez a „szeretet elfedi a bűnök sokaságát” (Péter, IV, 8.), és 
hogy „az ő sok bűne megbocsáttatott, mert nagyon szeretett” 
(Lukács, VII, 47.).

Ezt a rendkívül szoros lelki egységet tökéletesen érzékel-
teti a Világosság az ösvényen című könyvben található követ-
kező idézet: „Az én békémet adom neked.” Amit kizárólag a 
Mester mondhat – a hozzá hasonló – szeretett tanítványainak. 
Így tehát a tanítványok rendelkeznek azzal a felbecsülhetetlen 
kiváltsággal, hogy ezt a békét a maga teljességében átadhas-
sák másoknak. Minden elfogadott tanítványnak joga és köte-
lessége áldást osztani a Mester nevében, és minden esetben a 
Mester erejének pompás kiáradása fogja követni a tanuló ezen 
erőfeszítéseit. A tanítványnak főként mentális úton kell áldást 
osztania, valahányszor belép egy házba, ezekkel a szavakkal: 
„A Mester áldása nyugodjon ezen a házon, és mindazokon, 
akik benne laknak.” De az olyan tanítvány, akit a Mester már 
fiává fogadott (a Mester Fia), bensőséges jelenlétének érezte-



tésével teljesebb és nagyobb békét áraszthat. Aki a Mester Fia, 
az nemsokára tagja lesz vagy pedig már tagja is a Nagy Fehér 
Testvériségnek. Ez a tagság pedig – ahogy már említettük – 
magával hozza azt a hatalmat, hogy az elfogadott tanítványnál 
nagyobb erejű áldást legyen képes sugározni; bár a maguk kü-
lön helyén mindkét áldás tökéletes.

Jól emlékszem, hogy különböző esetekben mind a kétféle 
áldásban volt szerencsém részesíteni a környék egyik nagy-
szerű angyalát, akit jól ismertem. Egyik alkalommal, amikor a 
területéhez közel hajóztunk, üdvözletképpen a Mesterem tel-
jes áldását adtam neki, és igazán gyönyörű látványt nyújtott 
az angyali fogadtatás. Mélyen meghajolt, és a szentség gyö-
nyörű lágy fényével fejezte ki elismerését és nagyrabecsülését. 
Máskor – hasonló körülmények között – a Testvériség áldását 
adtam neki, és örömteljes válaszul a nagy angyal összes erői 
fellángoltak, és egész területe fényáradatban úszott. Olyan volt 
ez, mint amikor a katona tiszteleg, mintha minden nemcsak 
magában, hanem az alatta dolgozó sok ezer apró teremtmény-
ben is hirtelen életre kelt volna, és a legmagasabb képességét 
érte volna el. Az egész természet egyszerre felelt. Tudniillik 
az én Mesterem – bármennyire is tiszteli őt az angyal – nem 
az ő Mestere, de az én Királyom egyúttal az ő Királya is, mert 
Király ugyanis csak Egy van.

A BEAVATÁS SZINTJE

A beavatáshoz szükséges fejlettségi szint teljesítése három 
különálló, egymással összefüggő szempontrendszert foglal 
magában. Az első feltétel, hogy az illető bírja-e kellő mérték-
ben A Mester lábainál című műben lefektetett tulajdonságokat. 
Ami azt jelenti, hogy a jelöltnek rendelkeznie kell valamennyi 
jellemvonás minimumával, és néhány tulajdonságból pedig 
annál sokkal többel. Ennek illusztrálására gondoljunk egy pil-
lanatra arra a módszerre, amelyet bizonyos vizsgákon a dol-
gozatok javításánál alkalmaznak. A vizsgáztatók előzetesen 



megállapodnak abban, hogy egyetlen jelöltet sem engednek 
át, aki nem éri el minden tárgynak egy bizonyos tudás-mini-
mumát. A kívánt százalék általában igen alacsony, mondjuk 25 
százalék. Aki valamelyik tantárgyból nem éri el a 25 százalé-
kot, az megbukik, de aki minden tantárgyból pontosan ennyit 
teljesít, az sem fog sikerrel járni, mert nemcsak a különböző 
tantárgyakra van külön minimum, hanem van egy teljes mini-
mum is, mondjuk 40 százalék. Aki tehát egy vagy két tantárgy-
ból csak  25 - 30 százalékot ér el, több más tantárgyból kell 
sokkal többet felmutatnia, hogy elérje a megkívánt átlagot.                                                                                                                                         

Pontosan ezt a módszert alkalmazzák az okkultizmusban is. A 
sikeres pályázóban minden ilyen képességnek bizonyos mér-
tékben jelen kell lennie, néhányat azonban nagyon alaposan ki 
kell fejlesztenie. Nem járhat sikerrel az a jelölt, akiből teljes 
mértékben hiányzik például a megkülönböztetés képessége; ha 
azonban ebből sokkal kevesebbet tud felmutatni a kelleténél, 
a túláradó szeretet talán ellensúlyozhatja ezt a hiányt. A máso-
dik feltétel, hogy az egónak annyira ki kell képeznie alsórendű 
testeit, hogy – amikor csak akarja – tökéletesen működni tud-
jon rajtuk keresztül. Meg kell valósítania azt, amit régi teo-
zófiai irodalmunk az alsó és felső én összekötésének nevez. 
Harmadszor pedig a jelöltnek elég erősnek kell lennie ahhoz, 
hogy elviselje a nagy igénybevételt, amely még a fizikai testre 
is kiterjed.

A beavatottak előrehaladása rendkívül sokféle lehet. Té-
vedés lenne azt feltételezni, hogy minden beavatott egyenlő 
fejlettségű, mint ahogy helytelen volna azt a következtetést is 
levonni, hogy minden művészetek mestere fokozattal rendel-
kező ember azonos tudás birtokában van. Elképzelhető, hogy 
egy jelölt a megkövetelt tulajdonságok többségében rendkívül 
jól teljesít, és messze túllépi a minimumot, és mégis egy jel-
lemvonás tekintetében súlyosan hiányos, és a minimális szint 
alatt van. Ilyenkor természetesen várnia kell, amíg az elha-
nyagolt képesség vonatkozásában is el nem éri a minimumot, 



viszont az is kétségtelen, hogy ezalatt az idő alatt a többi tulaj-
donsága is tovább fejlődik.

Nyilvánvaló tehát, hogy bár a beavatáshoz bizonyos szint 
elérése szükséges, a jelöltek közül néhányan – egyik-másik 
irányban – ennél sokkal többet képesek felmutatni. Az is lát-
ható, hogy az egyének tekintetében az egyes beavatások kö-
zötti időtartamokban is jelentős eltérések lehetnek. Például az 
a jelölt, aki éppen túl van az első beavatásán, és a másodikhoz 
szükséges képességek jelentős részével is rendelkezik, nos az 
ő számára a két beavatás közötti időköz szokatlanul rövid le-
het. Másrészt egy olyan jelöltnek, akinek minden vonatkozás-
ban éppen csak elegendő ereje van ahhoz, hogy az első beava-
tásban részesüljön, neki valószínűleg lassan kell kifejlesztenie 
magában a másodikhoz szükséges összes további képességet 
és tudást, így az ő hasonló időtartama minden bizonnyal hos�-
szabb lesz.

A JELENLEGI LEHETŐSÉG

Most a világtörténelem olyan időszakába léptünk, amikor 
minden szinten erőteljesen felgyorsulhat a fejlődés, mert a Vi-
lágtanító közeli eljövetele – a szellemi értékek vonatkozásában 
– a haladás irányába mutató intenzív gondolati és érzelmi hul-
lámot indított el. Ennélfogva mindenki, aki ilyen jellegű erő-
feszítéseket tesz fejlődése érdekében, egy erős sodrású árban 
találja magát, és gyorsan halad előre. Mindez azonban nem 
csupán az emberi gondolkodás és érzés áramlataira vonatko-
zik. Hiszen valójában az emberi gondolkodás csak nagyon kis 
részét teszi ki ennek a hatalmas hullámnak, mert jelentős ki-
sebbségben van az emberiség azon része, amely bármi biztosat 
tudna az eljövetel közelségéről. Ezen a téren leginkább a nagy 
angyalok hatalmas seregeinek óriási erejű gondolata és érzése 
számít, akik tudnak a tervről, és minden módon igyekeznek 
azt segíteni.



Az ilyen gyors fejlődés azonban nagy feszültséggel és meg-
terheléssel is jár, amit csak kevés tanítvány képes kellőképpen 
tudatosítani magában. Az okkultizmus azon tanulmányozója, 
aki fejlődésének meggyorsítását tűzi ki célként maga elé, jól 
teszi, ha nem feledkezik meg arról, hogy ennek egyik alapfel-
tétele a jó fizikai egészség megőrzése. Egyetlen földi élet alatt 
szeretné elérni azt a fejlődést, amit rendes körülmények között 
húsz vagy még annál is több életre osztanának szét, és mivel a 
teljesítendő munka mindkét esetben ugyanannyi (hiszen a be-
avatás követelményrendszere állandó), így nyilvánvaló, hogy 
minden testén sokkal keményebben kell dolgoznia, ha sikerrel 
akar járni.

Fizikai síkon ugyan lerövidíthetjük egy adott vizsga felké-
szülési idejét, ám ez óhatatlanul az agyunk, figyelmünk, látá-
sunk és kitartásunk többletterhelését vonja maga után. Azzal 
mindnyájan tisztában vagyunk, hogy milyen végzetesen kön�-
nyű ezek közül bármelyik irányban túlterhelni magunkat, és 
ezzel súlyosan veszélyeztetni fizikai egészségünket. Hasonló 
tünetek kísérik a szellemi fejlődésünk felgyorsítására irányuló 
erőfeszítéseinket is. Amivel már sokan próbálkoztak, és szá-
mos esetben sikerrel is jártak. Ilyen esetben azonban mindig 
gondosan ügyeljünk a túlerőltetés elkerülésére, nehogy vég-
ső soron előmozdítás helyett hátráltassuk fejlődésünket. Nem 
elég, ha a munkánk kezdetén jó fizikai egészségnek örven-
dünk, azt annak befejezéséig is meg kell tudnunk őrizni, mert 
maga a fejlődés csak eszköz a cél eléréséhez. Önfejlesztésünk-
nek ugyanis nem az a célja, hogy nagyok legyünk és bölcsek, 
hanem hogy erőt és tudást nyerjünk az emberiség érdekében 
végzendő munkánkhoz. Soha nem szabad elfelejtenünk, hogy 
az okkultizmus mindenekelőtt a józan ész dicsőítése (apoteó-
zisa).



FIATAL BEAVATOTTAK

Ez ideig – kevés kivétellel – csak olyan felnőtt korú egyé-
nek nyertek beavatást, akik az életben kifejtett tevékenységük-
kel bizonyították, hogy teljes szívüket a Logosz munkájának 
szentelik. Az utóbbi években azonban több, egészen fiatal tes-
tű ego részesült a beavatás kegyében. Minden bizonnyal ez 
abból a célból történt, hogy az Úr eljövetelekor találjon itt egy 
csoport fiatal munkást, akik készen állnak az ő szolgálatára. 
Érkezésekor a Világtanító a Testvériség csodálatos tudatát fog-
ja használni, és minél több fizikai testben lakó segítőt tud maga 
köré vonni egy adott helyen, annál könnyebbé válik a munká-
ja. Bármely közönséges világi ember szolgálatait képes igény-
be venni az illető képességeihez mérten, de aki már elfogadott 
tanítványa egy Mesternek, az sokkal több hasznot tud nyújtani 
a számára, mint amennyit – bármilyen tekintetben – egy vi-
lági ember valaha is nyújthat. És szinte végtelenül nagyobb 
hasznát veheti még ennél is annak, aki már átlépett a beavatás 
kapuján, és felébresztette azokat a sokszoros kapcsolatokat, 
amelyek a Testvériség tagjait összekötik. Mindig az ego nyeri 
a beavatást, és az ego által éppen akkor elfoglalt fizikai testnek 
kevés köze van az esethez.

A fiatal beavatottak segítésére és irányítására minden eset-
ben a Testvériség olyan idősebb tagjai vállalkoznak, akik fizi-
kai testükben a közelükben vagy velük érintkezve élnek. Erre 
azért van szükség, mert a beavatás óriási felelősséggel jár, és 
rendkívüli erőt kölcsönöz. Egy beavatott helytelen tette vagy 
hibás lépése sokkal súlyosabb karmikus következményekkel 
jár, mint egy Testvériségen kívüli egyén hasonló cselekedete. 
Ezért a fiatalok számára talán nem bizonyul hiábavalónak a 
következő néhány útmutatás.  

Minden beavatottnak örökké szem előtt kell tartania, hogy 
beavatását az előző életeiben – és talán a mostani életében is 
– a világ jobbá tétele érdekében kifejtett tevékenységének kö-
szönheti, és azt várják tőle, hogy ugyanezen az úton tovább ha-



ladva egyre szélesebb csatornájává váljon a Logosz életének. 
Beavatására megnövekedett hasznosságának nagy valószínű-
sége miatt került sor, és a szertartás során nemcsak egóként, 
hanem egyúttal Monádként is fogadalmat tett, hogy életcéljá-
nak megfelelően áldásként árasztja szét önmagát úgy, ahogy a 
Logosz is folyamatosan árasztja szeretetét. Ezért minden nap 
minden órájában emlékezetében kell tartania ezt a fogadalmat, 
és mindent ennek kell alárendelnie. A múltból származó kar-
mája különböző személyes tulajdonságokat és impulzusokat 
ad neki. Vigyáznia kell, nehogy ezek arra késztessék, hogy ön-
magára és saját jólétére gondoljon a magasabb Én és a világ 
jóléte helyett. 

Mielőtt egy ilyen fiatal beavatott elkezdené a rá váró na-
gyobb munkát, gyakran egy főiskolai vagy egyetemi szintű 
képzésen kell átesnie. Ebben az esetben élénk tevékenységek 
és önző érdekeket is megjelenítő körülmények közé kerül. Az 
élet sok kísértéssel és olyan alkalmakkal veszi körül, amelyek a 
Testvériségnek tett fogadalma feledtetésére irányulnak. Ezek-
hez a körülményekhez neki azzal a következetes magatartás-
sal kell viszonyulnia, hogy sorsát végérvényesen egyesítette a 
Testvériség céljaival. Ebben a világban minden alkalommal, 
legyen szó tanulásról, kikapcsolódásról vagy szórakozásról, 
határozottan fel kell tennie önmagának a következő kérdést: 
„Amit most tenni akarok, az alkalmasabbá tesz-e engem a 
Mester munkájára, vagy hogy jobb vezeték leszek-e általa a 
szeretet és boldogság szétárasztására?”

Mindig szem előtt kell tartania, hogy elsősorban a Test-
vériséget kell szolgálnia, és soha nem hozhatja magát olyan 
helyzetbe, amely lehetetlenné tenné számára a Testvériséggel 
szembeni kötelességének teljesítését. Ez természetesen nem 
jelenti azt, hogy remete életet kívánnának tőle, de azt igen, 
hogy amíg a szükséges növekedését biztosító társadalmi életét 
éli, addig folyamatosan figyelnie kell, hogy mindez a Logosz 
csatornájává teszi-e őt. Ezentúl minden olyan tapasztalat, bár-
milyen kellemes és ártalmatlan legyen is, amely nem teszi őt a 



Logosz teljesebb csatornájává, vagy nem ad lehetőséget neki 
a szolgálatra, értéktelenné válik a számára, és csak időpocsé-
kolást jelent. Igyekeznie kell minden segítésre lehetőséget adó 
alkalmat kihasználni, és olyan dolgokat tanulni, amelyek őt 
hasznossá teszik.

A BEAVATOTT MINDENKI TESTVÉRE

Amikor a tanuló megteszi a beavatás nagy lépését, és a 
Testvériség tagja lesz, akkor – a korábbinál sokkal magasabb 
és különlegesebb értelemben – minden embertársának testvé-
révé is válik. Ez azonban nem jelenti azt, hogy neki kellene 
irányítania az életüket, és adott esetben kritikával illetni őket. 
Az ő dolga nem az ítélkezés, hanem a bátorítás; ha viszont 
helyénvalónak talál egy-egy intelmet, akkor azt a legnagyobb 
körültekintéssel és udvariassággal kell megtennie. A világ nem 
látja a Testvériség magasabb rendű tagjait, ezért hajlamos a 
szervezetet a látókörébe kerülő fiatalabb tagok után megítélni. 
Ezt jelenti a beavatási beszéd azon megjegyzése, miszerint az 
újonc a Testvériség becsületét tartja a kezében.

Kötelessége úgy szeretetet és áldást sugározni, hogy jelenléte 
által minden hely boldogsága fokozódjon. Ezért folyamatosan 
kifelé kell fordulnia. Ezentúl nem számít neki, hogy a világ mi-
lyen módon minősíti a tetteit, csakis a Testvériség ítélete fontos 
a számára. Semmit sem tesz, hogy éppen népszerű-e vagy nép-
szerűtlen a világban, ha egész viselkedésében hűséges marad 
az elé állított eszmékhez. Bárhol legyen is, a Testvériség vala-
melyik idősebb tagja bármelyik pillanatban (valamilyen célra) 
igénybe veheti őt, néha anélkül, hogy tudatával egyáltalán képes 
lenne azt felfogni; de hasznavehetetlenné válik, ha a szükséges 
pillanatban – a saját ügyein gondolkodva – befelé fordulva talál-
ják, nem pedig kifelé, a világ felé. A legfőbb szükséglet számára 
a jellemépítés, hogy amikor Mestere rátekint, akkor a világ jólé-
tére gondolva találja, és nem arra, hogy ez a világ boldogságot 
vagy nyomorúságot nyújt-e számára.



VIII. FEJEZET

AZ EGO

AZ EGO SZÜLETÉSE

Annak érdekében, hogy az Ösvény további lépéseit világo-
san megértsük, meg kell vizsgálnunk az egót, és azt a módot, 
ahogyan felébredt és kifejtette erőit annak érdekében, hogy a 
személyiséget harmóniába hozza önmagával, és feljusson a 
buddhikus síkra, valamint megvalósítsa egységét mindennel, 
ami él.

A látható és láthatatlan ember (Man visible and invisible) és 
A Keresztény Hitvallás (The Christian Creed) című könyvek-
ben közzétettem egy ábrát (2. számú ábra), amely a mi fejlő-
dési rendszerünkre vonatkozó Isteni Élet hármas kiáramlását 
ábrázolja. Az ábra felső részén három kör jelképezi a Logosz 
három megjelenési formáját (aspektusát), a Szentháromság 
három személyét. Mindegyik körből egy-egy vonal fut lefe-
lé, derékszögben keresztezve a természet hét síkját jelképező 
vízszintes vonalakat. A harmadik körből (harmadik aspektus-
ból) kiinduló vonal egyenesen az ábra közepén halad lefelé, 
és minél mélyebbre ereszkedik, annál vastagabb és sötétebb 
lesz. Mintegy érzékeltetve, hogy a Szentlélek hogyan élteti a 
különböző síkok anyagát: először felépíti a hozzájuk tartozó 
atomokat, majd ezeket az atomokat elemekké egyesíti. 



3. számú (kiegészített, az eredeti könyvben nem található) ábra

Az így megelevenedett anyagba a második kiáradás a Fiú 
Istent jelképező körből száll le, és az általa képzett Isteni Élet 
az anyagot működésre alkalmas formákba vonja össze, ezáltal 
testesül, és önmaga számára testeket vagy hordozókat alkot. 
Az anyagiság legalacsonyabb szintjén ez az élet az ásványi bi-
rodalmat foglalja magába, és fokozatosan fejlődése során elég 
határozottá válik ahhoz, hogy előbb a növényvilágot, majd az 
állati birodalmat keltse életre. Amikor felemelkedik az állat-
világ legmagasabb szintjére, egy rendkívüli változás eredmé-
nyeként és teljesen új tényezőként színre lép a harmadik kiára-
dás. Amely a legmagasabb körből, a Logosz első aspektusából 
– az Atya Istentől – származik.

Az eddig a pontig lelkesítő erő most lélekteremtővé vá-
lik. A folyamat során ez az Első Személyből eredő új erő úgy 
foglalja el az addigi állati lelket, hogy a maga számára egy 
fizikai érzékeink számára teljesen érzékelhetetlen, rendkívül 



finom anyagból álló testet hoz létre. Így születik meg kauzá-
lis testében az ego. Amely azonnal magába vonja mindazon 
tapasztalatok eredményeit, amelyeket az állati lélek korábbi 
fejlődésének összes időszaka (aeonja) alatt szerzett, úgy, hogy 
a megszerzett értékes tulajdonságokból semmi sem vész el.

A MONÁD ÉS AZ EGO

Felmerül a kérdés, tulajdonképpen mi is ez a csodálatos 
erő, amely a Nap-Logosz általunk ismert legmagasabb aspek-
tusából árad? Ez az energia valójában nem más, mint maga az 
Isteni Élet (Isten tényleges Élete). Erre a megállapításra bárki 
azt mondhatja, hogy lényegében az első és a második kiára-
dás vonatkozásában is ugyanerről van szó. Ami ugyan teljes 
mértékben igaz, csakhogy ez a két kiáradás lassan és fokoza-
tosan jött lefelé az összes alsíkon keresztül. Maguk köré von-
ták mindegyik alsík (világ) anyagát, és olyan alaposan behá-
lózták azokat, hogy egyáltalán nem könnyű felismerni bennük 
az Isteni Életet. Ez a harmadik kiáradás azonban egyenesen a 
forrásából villant lefelé, anélkül, hogy bármilyen módon be-
lekeveredett volna a köztes anyagba. Ez az a tiszta fehér fény, 
amelyet nem szennyezett be semmi, amin áthaladt.

Noha a tisztánlátás kedvéért ábránk az Isteni Életnek ezt a 
harmadik áramlatát egyenesen a Logoszból eredőnek mutat-
ja, a valóság szerint azonban nagyon régen vált ki onnan, és 
egy köztes ponton lebeg a második síkunkon. Amikor ezen a 
szinten lebeg, akkor Monádnak nevezzük. Talán a legkevésbé 
félrevezető képet akkor alkotjuk magunknak a Monádról, ha 
Isten oszthatatlan részeként képzeljük el. Amely a mi halandó 
értelmünk számára ugyan paradoxon, mégis egy olyan örök 
igazságot foglal magában, amely messze meghaladja felfogó-
képességünket.

A szellem anyagba való leszállásának általános módszere 
mindig ugyanaz, bár a különböző síkok eltérő körülményei 
természetesen eltérő részleteket is eredményeznek. Maga a 
Logosz a Monádot – mint önmaga egy apró töredékét – a sa-



játja alatti szintre helyezi le.  Egy ilyen leereszkedés szükség-
szerűen egyúttal erős korlátozást is jelent, bár ennek szavakba 
foglalása és megértése messze túlemelkedik tudatunk határa-
in. Pontosan ugyanígy bocsátja le egy alacsonyabb szintre a 
Monád – önmaga kicsiny részeként – az egót, és a korlátozás 
mértéke ebben az esetben is óriási módon fokozódik. Ugyanez 
történik (még egyszer) akkor is, amikor az ego megismétli ezt 
a műveletet, és önmagának egy kis részét kivetíti az ember 
mentális, asztrális és fizikai testébe. Ezt a töredéket nevezzük 
személyiségnek. 

Ez az utolsó apró töredék az a tudat-darabka, amelyet a tisz-
tánlátók az emberen belül ide-oda mozogni látnak. Az egyik 
szimbolikus rendszer ezt egy szívben lakó „hüvelyk nagyságú 
aranyembernek” tekinti, de sokan közülünk inkább csillag ala-
kúnak látják. Azt hiszem, magam mindig is ragyogó fénycsil-
lagnak láttam. Ezt a tudatcsillagot a test hét főközpontjának 
bármelyikében tarthatjuk. Hogy ezek közül melyik a legter-
mészetesebb egy ember számára, az teljesen attól függ, me-



lyik típushoz vagy sugárhoz tartozik, valamint – azt hiszem 
– a fajának és alfajának is függvénye. Mi, az ötödik gyökérfaj
ötödik alfajának tagjai, szinte mindig az agyunkban tartjuk ezt 
a tudatot, az agyalapi mirigyhez tartozó központban. Vannak 
azonban más fajokhoz tartozó egyének, akik számára termé-
szetesebb, ha rendszeresen a szívükben, a torkukban vagy a 
napfonatukban (solar plexusukban) tartják.

Ez a tudatcsillag – itt lent, az alsóbb síkokon – az ego kép-
viseletében jelenik meg, és amint ezen világoknak megfelelő 
testeken keresztül megnyilvánul, személyiségnek nevezzük. 
És ez az az ember, akit és ahogyan a barátai idelenn ismernek.

KOMMUNIKÁCIÓ A SZEMÉLYISÉGGEL

Noha a személyiség abszolút része az egónak – bár az 
egyetlen élet és hatalom benne az egóé –, mégis gyakran elfe-
lejti ezeket a tényeket, és itt lent teljesen különálló entitásnak 
tekintve magát a saját céljaiért munkálkodik. Mindig rendelke-
zésére áll egy egóval összekötött kommunikációs vonal (köny-
veinkben ezt gyakran antahkaranának nevezik), amit viszont 
általában nem vesz igénybe. Azok a hétköznapi emberek, akik 
soha nem tanulmányozták ezeket a kérdéseket, a személyisé-
get minden tekintetben az emberrel azonosítják, és az ego csak 
nagyon ritkán és részlegesen jelenik meg.

Az emberi fejlődés korábbi szakaszaiban már sor került 
ezen kommunikációs csatorna megnyitására. Annak érdeké-
ben, hogy az ego egyre inkább képes legyen – ezen a vonalon 
keresztül – érvényesülni, és végül teljesen uralni a személyi-
séget úgy, hogy az többé ne rendelkezzen különálló gondolat-
tal vagy akarattal, hanem csupán az ego kifejeződése legyen 
(ahogyan annak lennie kell) ezeken az alacsonyabb síkokon. 
Természetesen meg kell értenünk, hogy az ego – mivel min-
denképpen egy magasabb síkhoz tartozik – soha nem tudja 
magát itt lent teljes mértékben kifejezni. A legtöbb, amit re-



mélhetünk, hogy a személyiség nem fog semmi olyat tartal-
mazni, ami ellentétes az ego szándékával, és hogy annyit fog 
az egóból kifejezni, amennyi ebben az alacsonyabb világban 
egyáltalán lehetséges.

Amíg az abszolút képzetlen ember gyakorlatilag semmilyen 
kommunikációt nem folytat az egóval, addig a beavatott egyén 
teljes körű kommunikációval rendelkezik. Következésképpen 
azt tapasztaljuk (ahogyan egyébként az várható is volt), hogy 
e két véglet között minden szinten vannak közöttünk emberek. 
Ne felejtsük el, hogy maga az ego is egy fejlődési folyama-
ton megy keresztül, és ezért az evolúció nagyon különböző 
fokain álló egókkal kell foglalkoznunk. Mindenesetre az ego 
sok tekintetben óriási mértékkel nagyobb, mint amekkora egy 
személyiség valaha is lehet. Noha az ego – ahogy mondtuk – 
csupán a Monád töredéke, kauzális testében mégis egy teljes 
entitás, még akkor is, ha ereje még fejletlen; míg a személyi-
ség nem tartalmaz egyebet, mint az ego életének csupán egy 
érintését. 

Az is igaz, hogy az ego élete a maga szintjén végtelenül 
nagyobb és élénkebb annál, mint amit mi itt lent életnek neve-
zünk. Ahogy a személyiség számára az jelenti a fejlődést, hogy 
megtanulja az egót teljesebben kifejezni, ugyanúgy evolúció 
az is, amikor az ego megtanul mindinkább hű kifejezője lenni 
a Monádnak. Egy fejletlen személyiség tökéletesen elfelejti az 
egóhoz kötődő kapcsolatát, és teljesen függetlennek érzi ma-
gát. Az viszont aligha lehetséges, hogy egy ego a maga sok-
kal magasabb szintjén ne lenne tudatában a Monádhoz fűződő 
kapcsolatának. Ténykérdés, hogy egyes egók sokkal ébereb-
ben tudatosítják fejlődésük szükségességét, mint mások; ami 
analóg azzal a megfogalmazással, hogy vannak idősebb és fi-
atalabb egók, és az idősebbek komolyabban törekszenek lap-
pangó képességeik kibontakoztatására, mint a fiatalabbak.



A SAJÁT VILÁGÁBAN

Hajlamosak vagyunk azt gondolni, hogy az ego számára a 
fejlődés kizárólag a személyiségen keresztül lehetséges. Ez a 
megállapítás azonban csak a tulajdonságok egy elenyésző cso-
portjára igaz. Amint azt a Látható és Láthatatlan Ember (Man 
Visible and Invisible) című könyvemben hosszasan kifejtet-
tem, a vadember kauzális teste majdnem teljesen színtelen. 
Ahogy fejlődése során olyan jó tulajdonságokat fejleszt ki, 
amelyek megfelelő rezgésekre találnak a kauzális test anyagá-
ban, úgy ezeket a tulajdonságokat kifejező színek is mutatkoz-
ni kezdenek, és a kauzális test aktív, lüktető élettel telik meg. 
Az egóból most már annyival több tud megnyilvánulni rajta 
keresztül, hogy a kauzális test kiterjedése hatalmasra bővül, 
és egyre távolabb és távolabb terjed a fizikai középpontjától; 
mindaddig, amíg az ember több száz, sőt akár több ezer sze-
mélyt is képes lesz magába foglalni, és ezáltal hatalmas ener-
giájú pozitív befolyást gyakorolni.

De bármennyire is csodálatos mindez, a fejlődésnek mégis 
csak az egyik oldalát jelenti. Hiszen az ego evolúciójának van-
nak olyan egészen más útjai is, amelyekről mi idelenn semmit 
sem tudunk. Az ego ugyanis éli a maga sajátságos életét társai, 
a nagy Arupadevák és mindenféle pompás angyalok között, 
egy látókörünket messze meghaladó világban. Az ifjú ego va-
lószínűleg még csak kevéssé van tudatában ezen dicsőséges 
életnek, ahogyan egy karonülő csecsemő is keveset tud az őt 
körülvevő világ érdekességeiről; de ahogy tudata fokozatosan 
kibontakozik, úgy ébred rá minderre a pompára, és elbűvölve 
látja annak élénkségét és szépségét.

Ugyanakkor ő maga is dicsőséges entitássá válik, és elő-
ször ad némi fogalmat arról, hogy milyennek gondolja Isten az 
embert. Az ilyen lények között a gondolatok már nem öltenek 
formát, és nem lebegnek ide-oda, mint az alacsonyabb szinte-
ken, hanem villámcsapásként jutnak el az egyiktől a másikig. 
Itt már nem találkozunk újonnan szerzett testekkel, amelyek 



lassanként válnak fegyelmezettekké, és fokozatosan tanulják 
meg (többé-kevésbé gyengén) kifejezésre juttatni a belső lel-
ket. Ezzel szemben itt olyan testeket láthatunk, amelyek öre-
gebbek a hegyeknél, és az Isteni Dicsőség valóságos kifejezői, 
amely mindig mögöttük áll, és egyre jobban átragyog rajtuk, 
ahogy erőik fokozatosan kibontakoznak.

Itt már nem a külső formákkal foglalkozunk, hanem a dol-
gokat önmagukban látjuk, és a tökéletlen kifejezés mögött 
rejlő valóságot érzékeljük. Itt ok és okozat világosan látható 
egységben mutatkozik, hasonlóan egy érme két oldalához. 
Itt elhagyjuk a konkrétat az elvontért, és már nem a formák 
sokaságát látjuk, hanem a mögöttük rejtőző eszmét. Itt már 
mindennek a lényegéhez férkőzünk, és nem a részleteket ta-
nulmányozzuk. Többé nem írunk körbe és hosszasan nem 
magyarázunk meg témákat, hanem azok lényegét vagy esz-
méjét megragadva teljes egészként foglalkozunk velük, aho-
gyan sakkozás közben egy bábut mozgatunk. Ami idelenn egy 
több kötetes magyarázatot igénylő filozófiai rendszer volna, 
itt egyetlen határozott tárgy – egy gondolat –, amit úgy lehet 
eldobni, mint amikor valaki egy kártyát dob az asztalra. Egy 
opera vagy egy oratórium, aminek előadása idelenn egy tel-
jes zenekart foglalkoztatna több órán keresztül, itt mindös�-
sze egyetlen hatalmas akkord. Itt egy egész festészeti iskola 
módszerei egyetlen nagyszerű eszmébe sűrűsödnek. Az ilyen 
gondolatok és eszmék képezik az egók értelmezési jelzéseit, 
amelyek segítségével kommunikálni tudnak egymással.

Nem könnyű fizikai szavakkal elmagyarázni az egók között 
fennálló különbségeket, mivel mindegyikük számos szem-
pontból sokkal nagyobb, mint bármi, amihez itt lent hozzá-
szoktunk. Az analógiák köztudottan félrevezetőek, ha nagyon 
erőltetjük vagy túlságosan szó szerint vesszük őket; de talán 
némi halvány tükörképet adhatok arról a benyomásról, ame-
lyet a velük való érintkezés kelt bennem, ha azt mondom, 
hogy a fejlett ego egy méltóságteljes, tekintélyes és nagyon 
udvarias nagykövetre emlékeztet, aki tele van bölcsességgel 



és kedvességgel, míg a kevésbé fejlett ego inkább a pimasz és 
szívélyes vidéki földesúr típusát idézi. Az Ösvényen haladó és 
az adeptussághoz közeledő ego sok közös vonással bír a nagy 
angyalokkal, és elképesztő erejű szellemi befolyást sugároz.

AZ EGO ÉRDEKLŐDÉSE A SZEMÉLYISÉG IRÁNT

Csodálkozhatunk-e tehát azon, hogy az ego energikusan 
beleveti magát saját síkja intenzív tevékenységének forgatagá-
ba, és hogy ez mérhetetlenül érdekesebbnek és fontosabbnak 
tűnik számára, mint az alacsonyabb világ sűrű homályába bur-
kolódzó, görcsös és félig kialakult személyiség halvány és tá-
voli küzdelme?

A hétköznapi ember fizikai élete nem sok érdekességet tar-
togat az ego számára, és csak néha fordul elő olyan nagyobb 
horderejű esemény, amely egy pillanatra magára vonja a fi-
gyelmét, és ami képes hozzájárulni a fejlődéséhez. A közön-
séges ember mozaikszerűen él. Életének meghatározó részé-
ben az igazi, magasabb rendű létezés rejtve marad a számára. 
Néhányan hajlamosak vagyunk panaszkodni, hogy az egónk 
nagyon kevés figyelmet fordít ránk. De kérdezzük meg önma-
gunktól, hogy mennyire törődünk mi a saját lelkünkkel? Na-
ponta például hányszor jut eszünkbe az egónk? Ha magunkra 
akarjuk irányítani a figyelmét, akkor a személyiségünket hasz-
nossá kell tennünk a számára. Ahogy gondolataink nagyobb 
részét magasabb rendű dolgoknak kezdjük szentelni (vagyis 
elkezdjük az igazi életet), az ego is valószínűleg több figyel-
met fog ránk fordítani.

Az ego tudja, hogy fejlődésének bizonyos szakaszait csak 
a személyiségén keresztül, azaz mentális, asztrális és fizikai 
testében képes abszolválni. Tudatában van tehát annak, hogy 
előbb-utóbb törődnie kell a személyiségével, és azt kézbe kell 
vennie, és irányítása alá kell helyeznie. Viszont az is érthe-
tő, hogy ez gyakran egy eléggé frusztráló feladat, hiszen a 



személyiségek jelentős része egyáltalán nem tűnik vonzónak 
vagy reményt keltőnek. Ha megnézzük a körülöttünk lévő 
személyiségeket – a hússal, alkohollal és dohányzással meg-
mérgezett fizikai testüket, a kapzsiságtól és érzékiségtől bűzlő 
asztrális testüket, és az üzleti életnél, lóversenynél és díjbír-
kózásnál (hivatásos bokszolásnál) magasabb szintű területek 
iránt érdeklődni képtelen mentális testüket –, akkor nem nehéz 
belátni, miért dönthet az őket nagy magasságból szemlélő ego 
úgy, hogy komoly erőfeszítéseit inkább egy másik inkarná-
cióra halasztja (abban a reményben, hogy a következő testek 
jobban befolyásolhatók lesznek, mint azok, amelyeken rémült 
tekintete aktuálisan megpihent). Elképzelhetjük, hogy így fog 
szólni magában: „Ezzel nem tudok mit kezdeni. Inkább meg-
ragadom az esélyt, hátha legközelebb valami jobbat kapok. 
Ennél rosszabbat már aligha lehet, nekem pedig sokkal fonto-
sabb dolgom van itt fent.”

Gyakran fordul elő hasonló eset egy új inkarnáció korai 
szakaszában. A gyermek születésétől kezdve az ego ott le-
beg felette, és bizonyos esetekben már egészen kicsi korában 
elkezdi befolyásolni a gyerkőc fejlődését. Általános szabály 
szerint körülbelül hét éves koráig kevés figyelmet fordít rá, 
addigra a karmikus elementál munkája is gyakorlatilag vé-
get ér. Miután maguk a gyermekek is nagyon különbözőek, 
nem meglepő, hogy az egyes egók és személyiségeik között 
fennálló viszony is hasonlóan eltérő. Némely gyermek szemé-
lyisége élénk és fogékony, másoké viszont buta vagy önfejű. 
Amikor az utóbbi jellemzők a hangsúlyosak, az ego gyakran 
visszavonja aktív érdeklődését egy időre, azt remélve, hogy 
a gyermeki test növekedésével a személyiség okosabbá vagy 
fogékonyabbá válik.

Egy ilyen döntés helytelennek tűnhet a számunkra. Azt gon-
dolhatnánk, ha az ego figyelmen kívül hagyja jelenlegi szemé-
lyiségét, akkor nem valószínű, hogy a következő alkalommal 
javulni fog a helyzet; és ha a gyermektestet a saját felügyelete 
nélkül engedi fejlődni, akkor a megnyilvánuló nemkívánatos 



tulajdonságok az eltűnés helyett inkább erősödhetnek. De alig-
ha vagyunk abban a helyzetben, hogy ítélkezzünk, mivel tu-
dásunk – a problémát illetően – rendkívül hiányos, és semmit 
sem látunk abból a magasabb rendű feladatból, amelynek az 
ego szenteli magát.

Ebből is látszik, hogy mennyire lehetetlen a fizikai síkon 
– még csak hozzávetőleg is – megítélni bárkinek az evolúci-
ós helyzetét. Amíg az egyik esetben a karmikus okok egy na-
gyon tisztességes személyiséget hoznak létre, amely mögött 
egy mérsékelten fejlett ego áll, addig egy másik esetben ezek 
az okok egy alacsonyabb szintű vagy hiányos személyiség 
kialakulásához vezetnek, amely viszont egy aránylag fejlett 
egóhoz tartozik. Jól szemlélteti mindezt az Úr Buddha életé-
ből vett következő történet. Egy nap odament hozzá egy férfi 
(más bajba jutott emberekhez hasonlóan), és elmondta neki, 
hogy nagy nehézségei vannak a meditációval, ugyanis szin-
te képtelen sikeres meditációt végrehajtani. Erre Buddha azt 
válaszolta neki, hogy ennek az a nagyon egyszerű oka, hogy 
előző életében ostoba szokásai közé tartozott bizonyos szent 
embereket bosszantani, és folytonosan megzavarni azok medi-
tációit. Ennek az embernek pedig sokkal fejlettebb egója lehe-
tett, mint néhány társának, akiknek semmi gondjuk nem akadt 
a meditálással.

Amikor az ego úgy dönt, hogy teljes erejét és energiáját a 
személyiségre fordítja, akkor csodálatos változást tud előidézni. 
Senki sem tudja elképzelni, hogy kedvező körülmények között 
– amikor az ego elég erős, a személyiség pedig nem gyógyít-
hatatlanul gonosz – milyen csodálatos, milyen gyors és milyen 
gyökeres lehet egy ilyen változás. Különösen akkor, ha maga a 
személyiség is eltökélt erőfeszítéseket tesz, hogy az ego tökéle-
tes kifejezésévé váljon, és vonzóvá tegye magát a számára.



A SZEMÉLYISÉG MAGATARTÁSA

A nehézséget jelentősen fokozza, hogy a témát egyidejűleg 
két szempontból is vizsgálnunk kell. A legtöbben – itt lent – 
túlzottan hangsúlyos személyiségekként élünk (gondolkodunk 
és cselekszünk), mégis folyamatosan azt érezzük, hogy a va-
lóságban egók vagyunk, és akik sokéves meditációval érzéke-
nyebbé tették magukat a magasabb befolyások iránt, gyakran 
tudatában is vannak e Felsőbb Én beavatkozásainak. Minél 
inkább képessé válunk az egónkkal azonosítani magunkat, an-
nál tisztábban és józanabbul fogjuk látni az élet problémáit. 
De amennyiben még mindig csak személyiségeknek érezzük 
magunkat (akik felpillantanak a Felsőbb Énükre), akkor nyil-
vánvaló kötelességünk és érdekünk megnyitni bensőnket az 
egónk előtt, és felérni hozzá. Igyekeznünk kell magunkban az 
egónk számára is hasznos rezgéseket ébreszteni. Legalábbis 
legyünk biztosak benne, hogy nem állunk az ego útjában, és 
hogy minden tőlünk telhetőt megteszünk érte, a legjobb tudá-
sunk szerint.

Mivel az önzés a személyiség felerősödése, első lépésként 
önzetlenné kell válnunk. Azután elménket magasröptű gon-
dolatokkal kell telítenünk, mert ha folyamatosan alacsonyabb 
rendű témákkal vagyunk elfoglalva (legyenek ezek bármilyen 
tiszteletreméltóak is), akkor az ego nem tudja ezeket kifejezési 
csatornaként használni. Amikor az ego kísérletező erőfeszíté-
seket tesz, és amikor lebocsátja egyik felfedező ujját, akkor 
fogadjuk mindezeket lelkesedéssel, és siessünk engedelmes-
kedni a parancsainak. Annak érdekében, hogy egyre jobban 
birtokba vehesse elménket, és így átvehesse annak örökét, az 
alacsonyabb világokat illetően. Így egyre közelebb kerülünk 
az elérni kívánt célhoz, és lábunkat az első beavatáshoz vezető 
Ösvényre tesszük. Ahol az alacsonyabb és a magasabb eggyé 
válik, vagy inkább a nagyobb elnyeli a kisebbet, mindezt úgy, 
hogy a személyiséget most már teljes egészében az ego tölti 
be, és az alacsonyabb szintű már csupán a magasabb szintű 
kifejeződése. 



A személyiségnek számos kellemetlen tulajdonsága lehet 
(mint például a féltékenység, a harag és a depresszió), de eze-
ket már mind levetette, és kizárólag csak azt reprodukálja, amit 
felülről kap. Az ego pedig – miután az alsó ént harmóniába 
hozta önmagával – felemelkedik a buddhikus síkra, az egység 
világába. Az ember csak így kezdheti el levetni az én káprá-
zatát, amely további fejlődésének útjában áll, és ezért szüksé-
gesek a buddhikus tapasztalatok az első beavatáshoz (hacsak 
korábban nem szerezte meg azokat az illető). Sok esetben ez 
már régebben bekövetkezik, ha az asztrális testben megmutat-
kozó magasabb rendű érzelmek visszatükröződnek a buddhi-
kus testben, és felébresztik azt, így következésképpen már a 
beavatás előtt kialakul némi ébredés.

AZ EGYSÉG MEGVALÓSÍTÁSA

Minden, ami él, valójában Egy, és azoknak, akik belépnek 
a Testvériségbe, kötelességük ezzel tisztában lenni. Azt ta-
nítják nekünk, hogy az Én Egy, és mi igyekszünk megérteni, 
hogy ez mit jelent. De egészen más, amikor erről mi saját 
magunk győződünk meg, ahogy ez a buddhikus világba lépő 
jelölttel is történik. Olyan ez, mintha a fizikai síkon mindan�-
nyian egy kút fenekén élnénk, ahonnan felnézhetünk a fenti 
világ napfényére; és ahogy a fény sok kút mélyére világít, és 
mégis mindig ugyanaz az egyetlen fény marad, úgy világítja 
meg az Egység Fénye is szívünk sötétségét. A beavatott már 
kimászott a személyiség mély kútjából, és látja, hogy az a 
fény, amelyet önmagának gondolt, valójában mindennek a 
végtelen fénye.

A kauzális testben élve az ego már mindenben felismerte 
az Isteni Tudatot. Amikor egy másik egóra nézett, tudata fel-
szökkent, mert meglátta benne az isteni lényeget. De a budd-
hikus síkon mindez már nem történik meg, hiszen ott már a 
másik ego benne foglaltatik a szívében. Ő az a tudat, és az az 
övé. Nincs már többé „te” és „én”, mert mindkettő Egy. Mint 



valaminek a két oldala, ami felülmúlja és mégis magába zárja 
mind a kettőt.

Mindazonáltal ebben a különös felemelkedésben nem vész 
el az egyéniség érzése, még akkor sem, ha az elkülönültség ta-
pasztalása teljesen megszűnik. Ez ugyan paradoxonnak tűnik, 
pedig nyilvánvalóan nem az. Az ember mindenre emlékszik, 
ami mögötte van. Ő maga, ugyanaz az ember, aki ezt vagy azt 
tette a távoli múltban. Semmiben sem változott, kivéve azt, 
hogy most sokkal több, mint akkoriban volt, és úgy érzi, hogy 
azóta sok más megnyilvánulást is magában foglal. Ha itt és 
most egyszerre százan tudnánk felemelni tudatunkat az intuí-
ciós világba, akkor mindannyian egy tudat lennénk, de minden 
ember számára ez teljesen változatlanul a sajátjának tűnne, 
azzal a különbséggel, hogy most az összes többit is magában 
foglalja.

Mindenki számára – nyilvánvalóan egyfajta illúzióként – 
úgy tűnik, mintha ő szívta vagy zárta volna magába a többie-
ket. Némi további felismerés világossá teszi számunkra, hogy 
mi mindannyian egy óriási tudat felületei vagyunk, és amit ed-
dig a mi tulajdonságainknak, a mi intellektusunknak és a mi 
energiáinknak tartottunk, azok mindvégig az Ő tulajdonságai, 
az Ő intellektusa és az Ő energiái voltak. Elérkeztünk az ősrégi 
mondás tényleges belátásához: „Te vagy Az.” Egy dolog erről 
idelenn beszélni, vagy azt gondolni, hogy mindezt pontosan 
értjük és tudjuk; de egészen más dolog belépni ebbe a csodá-
latos világba, és olyan bizonyossággal megismerni, amelyet 
soha többé nem ingathat meg semmi.

Amikor ez a buddhikus tudat teljes benyomást gyakorol 
a fizikai agyra, akkor új értéket ad az élet minden cselekede-
tének és kapcsolatának. Többé nem tekintünk – bármilyen 
kedvességgel vagy együttérzéssel – külön-külön személyre 
vagy tárgyra, hiszen egyszerűen mi vagyunk az a személy 
vagy tárgy, és úgy ismerjük őt vagy azt, ahogyan ismerjük 
agyunk gondolatát vagy kezünk mozgását. Motívumait sa-



ját indítékainkként értékeljük, még akkor is, ha tökéletesen 
megértjük, hogy egy másik részünk – amely több tudással 
vagy más nézőponttal rendelkezik –, egészen másképp is 
viselkedhet.

Nem szabad azonban azt gondolnunk, hogy az intuíció vi-
lágának legalsó rétegébe lépő ember azonnal teljes tudatában 
lesz az összes élővel való egységének. Az érzésnek ez a töké-
letessége csak sok fáradozásnak és nehéz munkának köszön-
hetően alakul ki, miután már feljutott az egység birodalmának 
legmagasabb szintjére. Ebbe a világba bejutni annyit jelent, 
mint a tudat óriási kiterjedését megtapasztalni, és önmagát 
sok mással egynek felismerni. Ugyanakkor a törekvésnek és 
önfejlesztésnek olyan lehetősége nyílik meg előtte, amely a 
mi idelenn végzett meditációnkhoz hasonlítható, amikor tu-
datunkkal megpróbálunk a közvetlenül felettünk lévő világba 
felemelkedni. Lépésről lépésre, fokról fokra kell a jelöltnek 
ezen az úton haladnia, mert még ezen a szinten is erőfeszítésre 
van szükség a fejlődéshez.

Miután átment az első beavatáson, és tudatosan belépett a 
buddhikus világba, a jelölt előtt az a fokozatos önfejlesztési 
munka áll, hogy megszabaduljon attól a három nagy béklyó-
tól (ahogy technikailag nevezik), amelyek a további fejlődését 
akadályozzák. Most már határozottan a Szentség Ösvényén jár, 
amire a buddhista rendszer a Sotapatti vagy Sohan elnevezést 
alkalmazza (aminek jelentése: „Ő, aki az áramlatba lépett”). A 
hinduknál pedig Parivrajaka néven emlegetik, amelynek „ván-
dor” a jelentése, aki már nem érzi a három alsóbb világ bárme-
lyikét lakóhelyének vagy menedékének.



IX. FEJEZET

A MÁSODIK ÉS HARMADIK BEAVATÁS

AZ ELSŐ HÁROM BÉKLYÓ

Az első beavatáson átesett jelölt véglegesen rálépett az 
adeptusságig vezető Igazi Ösvényre. Vagyis az emberi biroda-
lomból a felsőbbrendű ember birodalmába vezető kapuhoz ér-
kezett. Ha ezt az Ösvényt alulról nézzük, csak csodálkozhatunk, 
hogy a tanítvány nem merült ki az első beavatásig vezető úton, 
és hogy bátorságát veszítve nem retten vissza az előtte álló szé-
dítő magasságoktól, amelyeket a könyörtelenül és folyamatosan 
emelkedő Ösvényen maga előtt lát. De ivott az élet forrásából, 
és ereje felér tíz ember erejével, mert a szíve tiszta; és az esz-
ményi emberi minőség dicsősége, amelyet egyre tisztábban lát, 
olyan vonzerővel és inspirációval bír a számára, amihez semmi 
földi ösztönzést vagy érdeket hasonlítani nem lehet.

Útjának az első szakasza a második beavatással végződik, 
amelynek eléréséhez három szamyojanától vagy bilincstől kell 
megszabadulnia, amelyek a következők:

1. Sakkayaditthi – az én illúziója (tévedése),

2. Vichikichichha – kétely vagy bizonytalanság,

3. Silabbataparamasa – babona.

Ezek közül az első az „én vagyok én” tudat, amely a sze-
mélyiséghez kötődő olyan illúzió (tévedés), amit már az igazi 
felfelé vezető Ösvény legelső lépésénél el kell vetni. De ettől a 
béklyótól való teljes megszabadulás még ennél is többet jelent. 
Magában foglalja ugyanis annak megértését, hogy az egyéni-
ség egyszersmind valójában egységet képez a Mindenséggel, 
és ezért a tanítványnak sohasem lehetnek a testvéreivel ellen-
tétes érdekei, valamint akkor a legigazibb az előrehaladása, ha 
a legtöbbet segíti mások fejlődését.



Ami a második béklyót illeti, kellő óvatosságra van szük-
ség. Sajnos az európai gondolkodásmódhoz szokott emberek 
természetesnek veszik – szerencsétlenségükre –, hogy minden 
vallás, iskola vagy szekta bizonyos dogmákhoz való vak és 
oktalan ragaszkodást követel meg hívőitől. Ezért az okkul-
tizmus vonatkozásában is kétség merül fel bennük. A haladás 
gátjának tekintik, és valószínűleg azt is feltételezik, hogy ez az 
Ösvény ugyanazt a vak hitet várja el követőitől, mint azt sok 
modern babona teszi. Ennél helytelenebb feltevést elképzelni 
sem lehet. 

Igaz, hogy a kétely (vagy inkább a bizonytalanság) bizo-
nyos kérdésekben gátolja a szellemi fejlődést, de ennek nem 
a vakhit (amely szintén béklyóként hat, ahogy azt később lát-
ni fogjuk) az ellenszere, hanem az egyéni kísérleteken vagy 
matematikai érveléseken alapuló meggyőződés bizonyossága. 
Amíg egy gyermek kételkedik a szorzótábla helyességében, 
addig aligha szerezhet jártasságot a magasabb matematikában; 
de a kétségeit csak akkor lehet kielégítően eloszlatni, ha kö-
vetkeztetés vagy kísérletezés útján szerez meggyőződést ar-
ról, hogy a táblázatban szereplő állítások igazak. Akkor már 
nemcsak azért hiszi el, hogy kétszer kettő az négy, mert ezt 
mondták neki, hanem mert ez magától értetődő ténnyé vált a 
számára. És pontosan ugyanezt a módszert alkalmazza az ok-
kultizmus is, amely a kételyek feloldására az egyetlen lehető-
séget jelenti a számunkra.

A vichikichichhát úgy értelmezték, mint a karma és a 
reinkarnáció tanításával, valamint a legmagasabb jónak a 
Szentség Ösvényén keresztül való elérhetőségével kapcsola-
tos kételkedést. Ezeknek a témáknak a megismerése azonban 
magával hozza azt az eleven meggyőződést is, hogy a világ 
nem más, mint Isten iskolája az ember számára, és hogy az ő 
csodálatos és áldásos terve a halhatatlan élet elenyésző for-
mákon keresztül történő fejlődése (evolúciója). A második 
béklyótól is megszabadulva a beavatott – racionális gondol-
kodás vagy személyes, első kézből származó ismeretek alap-



ján – arra az abszolút bizonyosságra jut, hogy a fenti pontok-
ra vonatkozó okkult tanítás igaz.

A harmadik béklyó – a babonaság – a leírás szerint magá-
ban foglal mindenféle észszerűtlen és téves hitet, valamint a 
szív megtisztítására irányuló külső rítusoktól és szertartások-
tól való függést. A beavatott látja, hogy a nagy vallások által 
nyújtott összes támogatás – ima, szentség, zarándoklat, böjt, 
rítus és szertartás – csupán segítő eszköz, és semmivel sem 
több. A bölcs ember ezek közül igénybe veszi azokat, ame-
lyeket magára nézve hasznosnak tart, de nem fogja feltételez-
ni egyikről sem, hogy bármelyik egyedül elegendő lenne az 
üdvösség eléréséhez. Határozottan tudja, hogy a szabadulást 
önmagában kell keresnie, és hogy ezek bármennyire is értékes 
segédeszközök lehetnek akaratának, bölcsességének és szere-
tetének fejlesztésében, soha nem vehetik át az egyedül célra-
vezető személyes erőfeszítés helyét. A béklyóit levető ember 
felismeri, hogy nincs minden ember számára egyaránt üdvö-
zítő egyetlen vallási forma. Pontosan tudja, hogy a vallások 
bármelyikén és mindegyikén keresztül, de akár rajtuk kívül is 
megtalálható a legmagasabbra vezető út.

Ez a három béklyó összefüggő sorozatot alkot. Mivel az 
egyéniség és a személyiség közötti különbséget teljes mérték-
ben megértettük, ezáltal már képessé váltunk a reinkarnáció 
tényleges folyamatának áttekintésére, és a szóban forgó kéte-
lyeink elűzésére. Ezt elérve, az igazi Én (ego) spirituális ál-
landóságának tudata saját lelki erejére hagyatkozik, és végleg 
elűzi a babonát. 

A LÉPÉSEK FELSOROLÁSA

Az Igazi Ösvény minden szakasza négy lépésre oszlik. Az 
első a maggo vagy út, amely alatt a tanuló a béklyóitól tör-
ténő végleges megszabadulására törekszik. A második lépés 
a phala – szó szerint gyümölcs vagy eredmény –, amikor a 



jelölt erőfeszítéseinek eredménye egyre jobban megmutatko-
zik. Harmadszor a bhavagga vagy beteljesülés időszaka kö-
vetkezik, amely során az eredmény betetőzésével a tanuló már 
képes kielégítően elvégezni ahhoz a lépéshez tartozó munkát, 
amely fázisban megvetette a lábát. A negyedik a gotrabhu, ami 
azt az időintervallumot jelenti, amikor a tanítvány megérkezik 
a következő beavatáshoz szükséges állapotba.

A jelölt gotrabhuvá válásához elengedhetetlen, hogy ös-
vénybeli szintjének béklyóitól teljes mértékben megszaba-
duljon. Mielőtt a tanuló megkaphatná a második beavatást, a 
Király által kiválasztott beavató bizonyítékokat kér arról, hogy 
a jelölt miként használta fel az első beavatáson megszerzett 
erőket; és a szertartás egyik legszebb része éppen az, amikor 
a jelölt segítői előlépnek bizonyságot tenni. Ehhez a beava-
táshoz az is szükséges, hogy a jelöltnek már kifejlett legyen 
a mentális testében való szabad működés képessége. Ugyanis 
amíg az első beavatás az asztrális síkon zajlik, addig a második 
beavatás szertartására már az alacsonyabb mentális világban 
kerül sor.

Ez utóbbi kijelentés látszólag nehezen egyeztethető össze 
azokkal a leírásokkal, amelyek szerint a beavatások egy bizo-
nyos teremben vagy kertben történnek, de valójában nincs eb-
ben semmiféle ellentmondás. Amikor Maitreya Urunk beava-
tóként lép fel, akkor a szertartás rendszerint a kertjében vagy a 
nagy szobájában történik. Ő maga fizikai testében van jelen, és 
sok esetben Vaivaszvata Manu Urunk is, aki a közelben lakik. 
Az összes többi jelenlévő általában az asztrális testében vesz 
részt az első beavatáson. A második beavatás során viszont 
már a mentális testüket használják. A jelenlévő Nagyok töké-
letes könnyedséggel fókuszálják tudatukat bármilyen kívánt 
szintre. Természetesen a fizikai világ tökéletes párját megta-
láljuk az asztrális és mentális síkokon is egyaránt, így a fizikai 
entitásokra vonatkozóan felvett pozíciók helyesek, azokat ki-
fogástalanul tükrözik a leírások.



EGY MÁSODIK BEAVATÁS BEMUTATÁSA

A ceremóniáról a korábbi fejezetekben használt gyakorlatot 
követve számolok be. 

Értesítést kaptunk, hogy az Adeptusok nagy összejövetelé-
re kerül sor az Úr Maitreya házában, chaitra hónap telihold-
jának éjszakáján, és hogy ezen a tiszteletreméltó találkozón 
bizonyos alkalmasnak talált jelölteket a Szakridagamin Beava-
tásban fognak részesíteni. Morya Mester arra kérte a fiatalok 
gyámjait, hogy legkésőbb tíz órakor jelenjenek meg nála.

Azon az estén sok indiai barátunk volt körülöttünk, és 
amikor a jelöltek és gondviselőik Kuthumi Mester házába 
mentek, azok diszkréten követték őket, és tisztelettudóan 
várakoztak a közelben. Nem sokkal azután, hogy a házhoz 
értek, belépett Morya Mester. A két Mester szinte azonnal 
elindult az Úr Maitreya háza felé. A tanítványok követték 
őket, és a kertben maradtak, mialatt a Mesterek beléptek a 
házba.

Ez a kert a Himalája egyik déli lejtőjén fekszik, és a távoli 
horizontig terjedő indiai síkságok hatalmas kiterjedésére nyí-
lik. Védett helyen, egy mélyedésben fekszik, és hátulról egy 
jobbra kanyaruló fenyőerdő óvja. Az erdőn túl, kissé Keletre 
található az a nagyon régi kőház – oszlopokkal és széles ve-
randával –, amelyben fajunk Manuja, a nagy Úr Vaivasvata 
lakik. Maitreya Urunk kertjét a telihold ezüst fénye árasztotta 
el, amely a hatalmas rododendron csoportokra és a nyíló tava-
szi virágokra vetődött, és káprázatosan ragyogott egy hatalmas 
fát körülölelő fehér márványszékre, Maitreya Urunk kedvenc 
pihenőhelyére. Ő most is itt foglalt helyet, amikor kilépett a 
házból. A Mesterek pedig félkör alakban csoportosultak – tőle 
jobbra és balra – a füves teraszon, közvetlenül az ülése alatt.

A teraszon egy lépéssel lejjebb állt a két jelölt, az őket be-
mutató két Mester – Kuthumi és Djwal Kul Mesterek – között. 
Mögöttük álltak a fiatalabb jelölt alsóbb világban kinevezett 



segítői. A Manu kissé hátrébb ült a Bodhisattva jobbján, és ott 
ragyogott felettük az Úr Gautama Buddha dicsőséges alakja, aki 
előtt utolsó földi életükben ez a két tanítvány letette „a soha meg 
nem szeghető fogadalmat”, és aki mindenható áldását adta arra 
a lépésükre, amelyet most készülnek megtenni. Mellette állt a 
Mahachohan, az öt Sugár Feje, és közöttük a Bodhisattva ünne-
pélyes felszólítására felvillant az egyetlen beavatónak, az Ok-
kult Hierarchia hatalmas Királyának, a Világ Urának Lángoló 
Csillaga. Ilyen volt a beavatási szertartás pompás kerete.

Kuthumi és Djwal Kul Mesterek egy lépéssel előbbre ve-
zették a két jelöltet, és a Bodhisattva megkérdezte:

„Kik ők, akiket most elém hoztatok?”

Kuthumi Mester válaszolt:

„Ők olyan testvérek, akik lerázták az elkülönültség, a kétely 
és a babona béklyóit. A termést learatva, és munkájuk ered-
ményét felmutatva most a Sakridagamin Ösvényére óhajtanak 
lépni. Gotrabhuként mutatom be őket.”

Ekkor Maitreya Urunk ezt kérdezte:

„Akarod-e ezeket a testvéreket továbbra is vezetni azon az 
Ösvényen, amelyre most lépni szeretnének?”

A Mester így felelt: 

„Akarom.”

Ezután az Úr a következőket mondta:

„Szabályunk megköveteli, hogy a magasabb rendű testvé-
rek közül kettő vállaljon felelősséget minden olyan jelöltért, 
aki a második Ösvényre szeretne lépni. Támogatja más testvér 
is a kérésüket?”

Djwal Kul Mester ezt válaszolta:



„Én akarom.”

Erre az Úr a gyámokhoz fordulva ezt mondta:

„Ti, mint a külvilágban élő két testvér, magatokra vállaltátok 
e fiatalabbik jelölt irányítását. Elegendő tapasztalatot szereztetek 
a gyámsági kötelezettségek teljesítésében. Miután a jelölt teste 
még zsenge korú, akartok-e továbbra is megmaradni gyámjai-
nak, és segíteni neki a második Ösvényen való haladásában?”

Ők így feleltek:

„Akarjuk, és örömmel tesszük.”

Ekkor az Úr az alábbi kérdést tette fel:

„Még mindig olyan erős bennetek a szeretet iránta, hogy 
könnyű és kedves lesz nektek a munka?”

Ők ezt felelték:

„Szeretetünk csak mélyebbé vált azóta, mióta boldogító 
feladatunkat megkaptuk. A jelölt könnyen vezethető, és erős 
benne a tanulás iránti vágy.”

Az Úr így szólt az ifjabb jelölthöz:

„A te szíved is tele van szeretettel e két testvéred iránt, és 
örömmel fogod magadat vezetésüknek alávetni, nem engedve 
semmit a szíved és az ő szíveik közé férkőzni?”

Ő így felelt:

„Örömmel fogom tenni, mert mind a kettőt nagyon szere-
tem, és hálás vagyok nekik a gondoskodásukért.”

Az Úr most mind a két jelölthöz szólt:

„Óhajtotok tehát belépni a Sakridagamin Ösvényére?”

Ők ezt válaszolták:



„Igen, óhajtunk, ha alkalmasak vagyunk arra, hogy belép-
hessünk.”

A Bodhisattva így szólt:

„Miután a Testvériség ősi szokása szerint minden beavatás 
előtt álló jelölttől megkérdezzük, hogy miként használta fel az 
előzőleg ráruházott erőket – és mivel az erő csak akkor igazán 
erő, ha mások megsegítésére használják–, ezért felteszem a 
kérdést: Ki akar tanúskodni a két jelölt Testvériségbe való be-
lépése óta tett szolgálatairól? Milyen konkrét tanítási munkát 
végeztek? Kinek segítettek?”

Miközben az ünnepélyes szavak körbejárták a környező 
légteret, azok mintha idézésként harangoztak volna szerte a 
világon. Hirtelen tanúk nagy tömege tört elő az égnek mind 
a négy tájáról, és némán lebegve, szerető és hálás szemekkel 
nézték a középen álló jelölteket. Ekkor Kuthumi Mester szó-
lalt meg:

„Ők azok a sok nemzetből és sok országból származók, 
akik ettől a két tanítványomtól nyertek világosságot, erőt és 
vigaszt. Idősebb fiam ajkáról üzenetem sok ezrekhez jutott el, 
és ő szünet nélkül azon dolgozott, hogy a sötétben lévőkhöz 
világosságot vigyen. Ők azért vannak itt, hogy tanúskodja-
nak róla. Egy könyvet és sok cikket is írt, amelyek másokért 
végzett szeretetteljes munkájának ékes bizonyítékai. Fiatalabb 
fiam – mosolygott gyengéden a Mester – testében még fiatal 
a nyilvános működésre, de írt egy kis könyvet, amelyben a 
neki adott tanításaimat adja tovább, és emberek tízezrei szere-
tik őt, mint spirituális vezetőjüket. Ők is itt vannak, és készek 
bizonyságot tenni.”

És számtalan hang kiáltotta: „Tanúskodunk!”  Ekkor úgy 
tűnt, mintha az egész légtér megszólalt volna, olyan sokan 
voltak a tanúságtevők. Mire a Bodhisattva mosolya kimond-
hatatlanul szeretetteljessé vált, ahogy a Világ Megváltójaként 
hallgatta a felhívására érkező válaszokat.



Ezután az első gyám szólalt meg: 

„Tanúskodom, hogy az idősebb jelölt súlyos bajok és keserű 
harcok idején is teljes hűséggel állt mellettem és testvérem mel-
lett, pedig látszólag szemben álltunk egymással. Tette mindezt 
rendíthetetlen erővel és kedvességgel, derűsen és hűségesen. 
Megerősítem azt is, hogy – minden erejét a szolgálatra össz-
pontosítva – fáradhatatlanul és önzetlenül dolgozott másokért. 
Tanúsítom, hogy a fiatalabbik jelölt – szeretett gondozottam – 
mindig igyekszik segíteni azoknak, akikkel találkozik. Ritkán 
látható ügyességgel vesz részt a segítségnyújtásban, miközben 
olyan sugárzó szeretetet és tisztaságot áraszt maga körül, amely 
már puszta jelenlétét is áldássá teszi. Mindenki tisztában van kis 
könyvének felbecsülhetetlen értékével.”

A második gyám szintén a jelöltek javára szólt a követke-
zőképpen:

„Én is tanúságot teszek mindkét kedves jelölt mellett. Ta-
núskodom, hogy az idősebbik nekem személyesen is sok hű-
séges, szeretetteljes és önfeláldozó segítséget nyújtott, sokszor 
volt támaszom, és sok embertől hallottam, hogy lelkesedést 
és világosságot hozott az életükbe. A fiatalabb jelöltre nézve 
megerősítem, hogy magam is láttam annak a csodálatos sze-
retetnek és odaadásnak a bizonyítékát, amelyet a rend tagjai-
ban ébresztett, és tapasztaltam a bennük végbement változást 
Adyarban és Benaresben egyaránt. Sok levelet kaptam, ame-
lyek írói azt állítják, hogy az életről alkotott új felfogásukat az 
általa írt könyvnek köszönhetik.”

Ezután Kuthumi Mester olyan egyéneket hívott elő a tö-
megből, akik a jelöltek révén ismerték meg az igazságot, és 
őket tekintették vezetőjüknek. Sokan jelentkeztek, hogy – a 
szívük mélyén érzett hálával – tanúsítsák a két aspiránstól ka-
pott segítséget. Többen jelezték, hogy A Mester lábainál című 
könyv új életszemléletet adott nekik. Azokat, akik a segítség-
ben részesültek közül kötelezettségeik miatt nem jöhettek el, 
a Mester által készített élő képmásaik helyettesítették. És bár 



ezek nem szólhattak és tehettek semmit, mégis valószínű, hogy 
a szertartás csodálatos hatásának némi érintése rajtuk keresztül 
eljutott a képmások eredetijeihez is. Ezután a tömeg visszavo-
nult, és a szertartás folytatódott.

Ekkor a Bodhisattva szólt a jelöltekhez. Méltatta az ál-
taluk elvégzett munkát, és reményét fejezte ki, hogy a most 
rájuk ruházandó új erőket éppen olyan jól fogják hasznosí-
tani, mint azokat, amelyekkel már rendelkeznek. Majd így 
folytatta: 

„Örökre levetettétek azt a három béklyót, amelyek gúzsba 
kötik testvéreiteket a Földön. Most saját szabadságotok révén 
kell könnyebbé tenni az őket korlátozó bilincsek súlyát. Vég-
leg megbizonyosodtatok arról, hogy az elkülönített én elkép-
zelése téveszme. Ezt a bizonyosságot most bele kell vésne-
tek alsóbbrendű testeitekbe, hogy azoknak soha egyetlen tette 
vagy gondolata se irányuljon az elkülönült énre, hanem – min-
denen keresztül hatolva – minden csakis az Egy Én érdekében 
történjen. Akartok-e erre törekedni, és addig nem nyugodni, 
amíg nem sikerül?” 

A jelöltek külön-külön ezt felelték: „Akarok.”

Ekkor Maitreya Urunk így szólt:

„Megszabadultatok a kétely bilincseitől, és biztosan tudjá-
tok, hogy a fejlődés valóság, és hogy az evolúció módszere az 
anyagba való folytonos alámerülés a fokozatos tökéletesedés 
törvénye szerint. A most rátok ruházott hatalmatokat arra kell 
használnotok, hogy segítségével elűzzétek másoknak ezekre 
az élő igazságokra vonatkozó kételyeit, és ezáltal mások is ré-
szesüljenek az általatok megszerzett tudásban – amit bizonyá-
ra nem csupán a magatok számára kaptatok. Akarjátok-e tehát 
erőtöket mások megvilágítására használni?” 

A jelöltek külön-külön ezt válaszolták: „Arra akarom 
használni.”



Az Úr Maitreya így folytatta:

„Ti már felülemelkedtetek minden babonán. Tudjátok, 
hogy az ember a világosságot bármelyik vallásban megtalál-
hatja. Azt is tudjátok, hogy a rítusoknak és ceremóniáknak 
önmagukban nincs lényeges értékük, és amit nyújtani tudnak, 
mindaz tudás és akarat révén nélkülük is elérhető. Mindene-
kelőtt megszabadultatok az evolúció mögött álló haragos ha-
talom babonájától. Pontosan tudjátok, hogy minden létező az 
Egyetemes Szeretetbe van beágyazva, és nektek az Egyetemes 
Szeretet evangéliumát kell terjeszteni az emberek között. Tö-
rekedni fogtok-e arra, hogy ennek az evangéliumnak a terjesz-
tésével elűzzétek a sötétséget?”

Mindkét jelölt ezt felelte: „Igen, törekedni fogok.”

Ekkor Maitreya Urunk hozzátette:

„Soha se feledjétek, hogy nincs más sötétség, mint amit a 
tudatlanság és a csalódás okoz. Kétségtelenül igaz a mondás: 
„Minden jó és tökéletes adomány felülről jön, és a Világosság 
Atyjától száll alá, akiben nincs semmiféle változás és ingado-
zás.” Benne egyáltalán nincs semmilyen sötétség, de az embe-
rek hátat fordítanak az ő fényességének, és a saját árnyékuk-
ban botladozva sötétséget kiáltanak.”

A jelölteket ezután néhány tesztnek vetették alá a men-
tális síkon végzett munka tekintetében. A mennyei világban 
élő olyan embereket kellett megvizsgálniuk, akik a jövőben 
a gondjaikra lesznek bízva. Az Úr megkérdezte tőlük, hogy 
bizonyos esetekben hogyan segítenének rajtuk, figyelembe 
véve azokat a korlátokat, amelyek között védenceik dolgoz-
nak. Az egyik eset egy középkori szerzetesé volt, aki ugyan 
tele volt odaadással, de rendkívül korlátolt elképzelésekkel 
rendelkezett Istenről, a szentekről és az egyházról. Az Úr 
megkérdezte tőlük, hogyan segítenék ennek a szerzetesnek 
a fejlődését.



Minden, ami a második beavatás alatt történik, a mentális 
világban megy végbe, és mindenki a mentális testében műkö-
dik, nem pedig a szokásos mayavi-rupában, amit az asztrális 
síkon szoktak használni

Miután a próbatétel befejeződött, és a jelöltek sikeresen vá-
laszoltak a hozzájuk intézett kérdésekre, felvezették őket Ma-
itreya Urunkhoz, és a jelöltek letérdeltek előtte. Ő felkelt, és 
Shambala felé fordulva hangosan felkiáltott:

„Fénynek, Életnek és Dicsőségnek Ura, a te nevedben és 
érted teszem ezt.”

Ekkor – az egyedüli beavató beleegyezésének jelzéseként – 
felragyogott fölötte a Lángoló Csillag. Az Úr Gautama Budd-
ha fenséges alakja vakító fényességgel tündökölt, miközben 
áldásra emelte jobb kezét. A Mahachohan is felemelkedett, 
hogy áldását adja, miközben a Bodhisattva sorban a lehajtott 
fejekre tette a kezét, és mindenki tiszteletteljes hódolattal mé-
lyen meghajolt a Hatalmasok előtt. És egyszerre csend töltötte 
be a teret.

Ebben a csendben kapták meg a jelöltek a Tudás Kulcsát. 
A Bodhisattva saját mentális és kauzális testéből erősugara-
kat bocsátott ki, amelyek az új beavatottak mentális és kauzá-
lis testeire hullva hirtelen fenséges növekedésre késztették a 
bennük lévő hasonló erők csíráit. Mintha a napsugarak által 
serkentett bimbók hirtelen a kinyílt virág teljes pompájában 
törnének ki, úgy bontakoztak ki gyorsan a mentális és kauzális 
testükben lappangó erők, és csodálatosan ragyogó szépséggé 
alakultak. Ebben a terjedelmükben immár szabadon működhe-
tett rajtuk keresztül az intuíció, a munka számára így felszaba-
dított nagy és új erő. Ezután Maitreya Úr így szólt: 

„Vegyétek ezt az új erőt, amelyet én adok nektek, és félelem 
nélkül bízzátok rá magatokat. Alacsonyabb szintű testeiteket 
hozzátok olyan rendbe és érzékenységi fokba, hogy az intuíció 
szabadon járhasson át rajtuk egészen a fizikai agyatokig, és 



ezáltal tévedhetetlenül irányíthassa magatartásotokat. Így vilá-
gítsa be az előttetek álló utat, és készítsen fel benneteket arra, 
hogy a harmadik Ösvényre léphessetek.” 

Szavait a nagy áldással fejezte be. Ezután a Csillag és a kö-
zelében álló fenséges alakok eltűntek, a jelenlévők még egy-
szer mély tisztelettel meghajoltak, és a nagy szertartás véget 
ért.

Az összegyűlt Mesterek ezután elhagyták a helyüket, és 
mindegyikük szólt néhány kedves szót az új beavatottakhoz, 
és megáldotta őket. Kuthumi Mester is intézett néhány szere-
tetteljes szót a tanúskodók tömegéhez. A tanúságot tevők – a 
számukra kijelölt közeli helyről – most ismét előrejöttek, hogy 
elbúcsúzzanak vezetőiktől, akik az imént megszerzett új tudá-
suk fényében adtak néhány tanácsot nekik, és áldással bocsá-
tották el őket.

MENTÁLIS FEJLŐDÉS

A második beavatás felgyorsítja a mentális test fejlődését, 
és ekkor (vagy körülbelül ez idő tájt) a tanítvány megtanulja 
használni a mayavi-rupát, amelyet néha illúziótestnek is fordí-
tanak. Ez egy – mentális testében működni képes egyén által 
alkotott – ideiglenes asztráltest. Amikor valaki az asztrális vi-
lágban jár, akkor általában az asztráltestében teszi ezt; és ha 
szükséges volna a fizikai síkon megmutatnia magát, miközben 
az asztráltestében működik, akkor fizikai testet kellene materi-
alizálnia magának. Az utóbbit azonban csak néha teszik meg, 
mert nagy erőkifejtéssel jár. Hasonlóképpen, ha valaki a men-
tális testében működve az asztrális síkon akarna megnyilvá-
nulni, akkor erre a célra egy ideiglenes asztráltestet – a maya-
vi-rupát – kellene létrehoznia. És amikor munkáját befejezve 
ismét visszavonulna a mentális síkra, akkor a mayavi-rupa 
eltűnne, azaz anyaga visszatérne az asztrális anyag általános 
keringésébe, ahonnan azt a tanítvány akarata elvonta.



Egészen az első beavatás idejéig az ember éjjelenként az 
asztrális testében működik. De amint képessé válik tökéle-
tesen uralni és használni az asztrális testet, kezdetét veszi a 
mentális testben végzendő munka. Amikor a mentális test tö-
kéletesen szervezetté válik, akkor az asztrális testnél sokkal 
hajlékonyabb eszközként funkcionál. Emiatt olyan feladatok 
is megoldhatók benne, amelyeket az asztrális világban lehetet-
len lenne megvalósítani. A mayavi-rupa használatával azonnal 
átjuthatunk a mentális síkról az asztrálisra, és vissza. Ennek 
köszönhetően bármikor használhatjuk a mentális sík nagyobb 
erejét és élesebb érzékét, és az asztrális materializáció csak ak-
kor válik szükségessé, ha az asztrális világban látható módon 
kell megnyilvánulni. Először a Mesternek kell megmutatnia 
tanítványa számára a mayavi-rupa elkészítésének módját, amit 
később (bár valószínűleg többszöri próbálkozás után) ő is tö-
kéletesen elsajátít. 

A második beavatás után a mentális test nagymértékű kitá-
gulása és fejlődése megy végbe, de általában évekbe telik, 
amíg ennek hatásai a fizikai agyban is megmutatkoznak. Ez a 
folyamat kétségtelenül nagy megterhelést jelent az agy számá-
ra, mivel az nem képes azonnal a kellő magasságú rezgésekre 
ráhangolódni. 

VESZÉLYES IDŐSZAK

Az Ösvényen a jelölt számára sok szempontból a második 
beavatás utáni időszak a legveszélyesebb. Bár az ötödik be-
avatás elvégzéséig bármikor fennáll a visszaesésnek vagy sok 
inkarnáció haszontalan kóborlással történő eltöltésének a le-
hetősége. De leginkább ebben a szakaszban mutatkozik meg, 
ha a jelölt jellemében bármilyen gyengeség lappangana. Kép-
telenségnek tűnik, hogy még egy ilyen magas fokozatra jutott 
ember is visszaeshessen, de szomorú tapasztalatok bizonyít-
ják, hogy néha még ez is megtörténik. A veszélyt szinte min-
den esetben a büszkeség (gőg) jelenti. Ha az ember természe-



tében a büszkeség legcsekélyebb árnyalatát is felfedezhetjük, 
akkor komolyan fennáll a zuhanás veszélye. Amiről mi itt lent 
értelemként beszélünk, az csupán elhanyagolható tükörképe a 
valóságnak. Ennek ellenére néhányan mégis büszkék vagyunk 
az intellektusunkra és éles eszünkre. Ha tehát az ilyen ember 
akár csak távolról is megpillanthatja, hogy milyen lesz az ér-
telme a jövőben, akkor máris komoly veszély fenyegeti, és ha 
egyszer elindul ezen az úton, akkor nagyon nehéz onnan vis�-
szakapaszkodnia. Ezért csak szüntelen és fokozódó éberséggel 
lehet sikeresen átjutni ezen az időszakon. A jelöltnek folyama-
tosan arra kell törekednie, hogy a büszkeség, az önzés és az 
előítéletesség minden nyomát eltüntesse magából.  

Amikor ezzel tisztában vagyunk, hirtelen és különös meg-
világításba kerülnek a Biblia különböző szövegei. A beava-
tott életének erre a veszélyes pontjára mutat rá a pusztában 
történő megkísértés evangéliumi története, amely Krisztus 
János általi megkeresztelését követte. A pusztában töltött 
negyven nap azt az időszakot jelképezi, amely alatt a men-
tális test második beavatáshoz köthető kiterjedése átvetül a 
fizikai agyba, bár a közönséges jelölt számára nem negyven 
nap, hanem akár negyven év is szükséges lehet ennek meg-
valósításához. Jézus életében ez volt az az időszak, amely 
során az agya krisztusi minőségűvé alakult át. Ekkor jött a 
sátán, aki a szimbolikában az alacsonyabb természetet kép-
viseli, hogy megkísértse őt. Először arra akarta rávenni, hogy 
az erejét saját szükségleteinek kielégítésére használja: „Ha 
Isten Fia vagy, parancsold meg, hogy ezek a kövek kenyérré 
váljanak.” Majd rá akarta bírni, hogy vesse le magát a temp-
lom egyik csúcsáról, és ezzel olyan csodát tegyen, amely 
meghökkenti a népet. Végül pedig – megmutatva neki a vi-
lág összes királyságát, és azok dicsőségét – a sátán így szólt: 
„Mindezeket neked adom, ha leborulsz előttem, és engem 
imádsz.” A kísértések arra irányultak, hogy Jézus a hatalmát 
saját becsvágya kielégítésére használja. Azok mindegyike a 
büszkeség (gőg) különböző formáit célozta.



Ahogy az első nagy beavatás az újjászületésnek felel meg, 
úgy a második beavatás méltán hasonlítható a Szentlélek és 
a Tűz keresztségéhez. Ugyanis ez a Szentháromság Harma-
dik Személyének az ereje, amely abban a pillanatban kiárad, 
és amit csak fogyatékosan mondhatunk tűzfolyamnak vagy 
az élő fény lángoló áramának. Az ilyen fejlettségű embert a 
buddhisták sakadagaminak, már csak egyszer visszatérőnek 
nevezik. Ami azt jelenti, hogy aki elérte ezt a szintet, annak 
már csak egy inkarnációra van szüksége az Arhat-státusz – a 
negyedik beavatás – eléréséig, amely után többé nincs kötele-
ző fizikai újjászületés. A második beavatáson is áteső beavatott 
hindu neve kutichaka, azaz olyan ember, aki kunyhót épít, és 
aki elérte a békességet.

Ezen a fokon nincsenek levetni való további bilincsek 
(béklyók), ez inkább a hatalmas lelki és értelmi fejlődés idő-
szaka. Ha a jelölt az úgynevezett pszichikai képességeket 
előzőleg nem sajátította volna el, akkor a hagyomány szerint 
ezen a szinten kell azokat megszereznie. Ezek nélkül ugyanis 
lehetetlen volna magáévá tennie az ebben a szakaszban át-
adandó tudást, és így képtelen lenne az emberiségért végzett 
magasabb rendű munkában részt venni, ami az adott fejlett-
ségű beavatottak kiváltsága. Fizikai ébrenlétének időtartama 
alatt az asztrális tudatosságnak a jelölt rendelkezésére kell 
állnia, és így alvás közben megnyílik előtte a mennyei világ, 
mert amikor a tudat elhagyja a fizikai testet, akkor mindig 
egy fokkal magasabb szintre kerül, mint amilyen fokon hús-
burkolatának terhe alatt volt. Dr. Besant azonban a Beavatás, 
az Ember Tökéletesedése (Initiation, the Perfecting of Man) 
című művében ennek egy alternatív értelmezését adja. Azt 
állítja, hogy mielőtt az ember a harmadik beavatás elé állhat-
na, meg kell tanulnia az intuíció szellemét (buddhit) lehozni 
a fizikai tudatába úgy, hogy az benne maradjon, és vezesse 
őt. Majd hozzáteszi: Ezt a folyamatot általában a „pszichés 
képességek fejlesztésének” nevezik, és ez a „pszichikai” szó 
valódi értelmében így is van. Ez azonban nem jelenti a tisz-



tánlátás vagy tisztánhallás fejlődését, amelyek egy egészen 
másik folyamattól függenek. 

A HARMADIK BEAVATÁS

Amikor a jelölt sikerrel vette a második beavatás négy alfo-
kát, és ismét gotrabhu lett, akkor készen áll a harmadik beava-
tásra. Felkészült arra, hogy anagaminná – szó szerint „vissza 
nem térővé” – váljon, ugyanis elvárják tőle, hogy a következő 
(negyedik) beavatást is ugyanabban az inkarnációban teljesít-
se. Ennek a szakasznak a hindu neve hamsa, ami hattyút jelent, 
de a szót a So-ham mondat („Az vagyok én”) egyik formájá-
nak is tekintik. Van egy olyan hagyományos mondás is, amely 
szerint a hattyú képes elválasztani a tejet a víztől, és ehhez 
hasonlóan a bölcs is képes felismerni az életjelenségek valódi 
értékét az élőlények számára.

A keresztény szimbolikában ezt a beavatást Krisztus színe-
változása jelképezi. Krisztus felmászott egy magas hegyre, és 
tanítványai előtt átváltozott: „Arca úgy ragyogott, mint a Nap, 
és ruhája fehér volt, mint a fény, olyan fehér, mint a hó, ami-
lyen kifehéresítésre senki sem képes a Földön.” Ez az idézet 
Krisztust megdicsőült emberként, testét augoeidesként (vilá-
gító vagy sugárzó testként) írja le. Amely pontos képet fest a 
harmadik beavatás hatásáról és eredményéről. Ugyanis amíg 
a második beavatás elsősorban az alsó mentális test élénkíté-
sét célozza, addig ebben a fázisban különösen a kauzális test 
fejlődik. Az ego szorosabb kapcsolatba kerül a Monáddal, és 
ennek köszönhetően valóban átlényegül. Még a személyiségre 
is hatással van ez a csodálatos kiáradás. A magasabb Én és az 
alacsonyabb én az első beavatáskor eggyé válnak, amely egy-
ség ugyan mindig megmarad, de a magasabb Én (ego) ezen 
időszakban végbemenő fejlődése soha nem tükröződhet vissza 
az alacsonyabb formavilágokban, bár a kettő a lehető legna-
gyobb mértékben egy.



Az evangéliumi történet azt is elmondja, hogy a színeválto-
záskor megjelent Mózes és Illés is, a régi korszak két főalakja 
(a legnagyobb zsidó próféta és a zsidó törvény képviselője). 
Így az igazság megközelítésének két módszere – a törvény kö-
vetése és a prófécia ihletése – úgy van ábrázolva, mint aki az 
evangélium egy új diszpenzációját készül létrehozni. Minde-
zek a szimbólumok a harmadik beavatás tényleges mozzana-
taira utaló jelentéssel bírnak.

Egy másik, ugyanerre a szintre vonatkozó szimbóluma az 
evangéliumi történetnek, amikor Krisztust bemutatják Aty-
jának a templomban. A hagyományos beszámolóban – kissé 
helytelenül – Krisztust kisgyermekként mutatják be. Az embe-
ri fejlődés ezen szintjén a jelöltet a Világ Szellemi Királya, az 
Okkult Hierarchia Hatalmas Feje elé kell vinni, aki vagy maga 
vezeti le a harmadik beavatást, vagy megbízza ezzel tanítvá-
nyainak – a Láng Három Urának – egyikét, akik vele együtt 
jöttek a Vénuszról. Az utóbbi esetben a jelöltet nem sokkal a 
beavatása után mutatják be a Királynak. Így kerül Krisztus is 
az Atyja színe elé. A jelölt buddhija pedig addig emelkedik, 
amíg eggyé nem válik eredetével a nirvánai síkon, és ekkor az 
első és a második princípium csodálatos egyesülése jön létre a 
beavatottban.

A NEGYEDIK ÉS ÖTÖDIK BÉKLYÓ

Az anagamin mindennapi munkája során élvezi a maga-
sabb mentális sík képességeinek teljes birtoklása által nyújtott 
káprázatos lehetőségeket, és amikor éjszaka elhagyja fizikai 
testét, ismét belép a buddhikus síkhoz tartozó, csodálatosan 
kiszélesedett tudatosságba. Miközben ezen a fejlettségi fo-
kon le kell ráznia magáról a negyedik és az ötödik béklyó – a 
kamaraga és a patigha – ólálkodó maradványait. Azaz le kell 
vetnie az érzések élvezetéhez fűződő ragaszkodást (amelyek 
egyik jellegzetes példája a földi szerelem), valamint a harag 
vagy gyűlölet minden lehetőségét. A jelöltnek végleg meg kell 



szabadulnia attól a veszélytől, hogy bármilyen módon a kül-
ső tényezők rabszolgájává váljon. Egyáltalán nem arról van 
szó, hogy nem fog vonzerőt érezni bármi iránt, ami kellemes, 
szép vagy tiszta, és hogy nem fogják taszítani a velük ellenté-
tes tulajdonságok. Ezeket továbbra is figyelembe fogja venni 
munkája során. Ugyanakkor nem fogja hagyni, hogy ezek a 
kötelességeit befolyásoló döntő elemekké váljanak, amelyeket 
ezért teljesen felül fog írni az olyan rendkívüli esetekben, ami-
kor ezt a munkája szükségessé teszi.

Feltétlenül tisztáznunk kell egy gyakori félreértést. A leg-
nemesebb és legtisztább emberi szeretet soha nem múlik el, 
azt az okkult nevelés soha semmilyen módon nem csökkenti. 
Éppen ellenkezőleg, addig növeli és szélesíti, amíg mindenkit 
ugyanolyan fokú hévvel át nem ölel, mint amilyennel eleinte 
csak egy-két személy vonatkozásában tette ugyanezt. A tanít-
vány azonban idővel felülemelkedik minden olyan megfon-
toláson, amely a körülötte lévőket pusztán személyiségeknek 
tekinti, ennek folytán mentessé válik minden igazságtalanság-
tól és részrehajlástól, amit a hétköznapi szeretet olyan gyakran 
magával hoz.

Azt sem szabad feltételeznünk, hogy a mindent átölelő, 
széleskörű szeretet elnyerésével megszűnik a közelebbi bará-
tok iránt érzett különleges vonzalom. Az Ananda és Buddha 
Urunk, valamint Szent János és Krisztus közötti szokatlanul 
tökéletes kapcsolat ennek éppen az ellenkezőjét bizonyítja. 
Azt ugyanis, hogy ez a szeretet óriási mértékben felerősödik, 
és így a Mester és tanítványai közötti kapocs sokkal erősebb 
bármelyik földi köteléknél. Hiszen a Szentség Ösvényén vi-
rágzó vonzalom nem csupán személyiségek, hanem egók kö-
zött megnyilvánuló szeretet. Ennek köszönhetően erős és ál-
landó, csökkenésétől vagy ingadozásától nem kell tartani, mert 
ez az a „tökéletes szeretet, amely kiűzi a félelmet”.



X. FEJEZET

A MAGASABB BEAVATÁSOK

AZ ARHAT

Az első, második és harmadik beavatást követő szakaszok 
során a jelölt fokozatosan fejleszti buddhikus tudatosságát. A 
negyedik beavatásakor viszont már a Nirvána világába hatol, 
és attól kezdve a jelölt folyamatos erőfeszítéssel törekszik azon 
keresztülemelkedni, pontosabban annak öt alsó síkjából álló 
szakaszán átjutni, ahol egyébként az emberi ego is lakozik. Ez 
a beavatás bizonyos értelemben egy felezőpont, mivel általános 
nézet szerint ugyanannyi élet – hét – telik el az első és a ne-
gyedik beavatás között, mint a negyedik és az ötödik között. 
Mint ahogy már jeleztem, a fenti szám nagymértékben változ-
hat mindkét irányban.  A ténylegesen felhasznált idő a legtöbb 
esetben nem túl hosszú, mivel az egyes életek általában azonnal 
követik egymást, a mennyei világban töltött időközök nélkül.

A negyedik beavatáson átesett jelöltet a buddhista termino-
lógia arhatnak nevezi, ami azt jelenti, hogy érdemes, tehetsé-
ges, tiszteletreméltó vagy tökéletes. A keleti könyvek nagyon 
sok szépet mondanak róla, mert pontosan tudják, hogy az arhat 
a szellemi evolúció rendkívül magas szintjét képviseli. A hin-
duk paramahamsának, vagyis a hamsa felett állónak hívják.

KERESZTÉNY SZIMBOLIKA

A keresztény szimbolikában a negyedik beavatást Krisz-
tus Getszemáni kertben átélt szenvedése, keresztre feszítése 
és feltámadása jelzi. Bár – miután vannak bizonyos kezdeti 
szakaszok – ezt a beavatást teljes egészében inkább a nagyhé-
ten történtek szimbolizálhatják. A sorozat első eseményeként 
Krisztus feltámasztotta Lázárt a halálból, amelyről mindig a 
virágvasárnap előtti szombaton emlékezünk meg, pedig az 
evangéliumi elbeszélés szerint az esemény egy-két héttel ko-



rábban történt. A vasárnap a jeruzsálemi diadalmas bevonulás 
napja volt, az azt követő hétfőn és kedden Krisztus több ízben 
tartott prédikációt a templomban. Szerdán történt Iskáriótes 
Júdás árulása, csütörtökön pedig az Eucharisztia (Oltáriszent-
ség) megalapítása. Csütörtök és péntek közötti éjszaka zajlot-
tak a Pilátus és Heródes előtti perek, nagypénteken pedig a 
keresztre feszítésre került sor. Nagyszombatot a bebörtönzött 
szellemeknek való prédikációval töltötte Krisztus, és szombat 
éjfélkor, vagy inkább vasárnap kora reggel mindörökre diadal-
maskodva feltámadt a halálból.

A Krisztus-dráma mindezen részlete kapcsolatban áll azzal, 
ami a negyedik beavatás során valóban történik. Krisztus va-
lami szokatlan és csodálatos tettet hajtott végre Lázár szomba-
ti feltámasztásával. Nem sokkal később nagyrészt ennek kö-
szönhette azt a földi győzelmét, amikor a feltámasztás hírére 
az egész nép összegyűlt. Vártak rá, és amikor Krisztus kijött 
a házból, hogy Jeruzsálembe menjen, akkor nagy ovációval 
fogadták, és úgy bántak vele, ahogy Keleten kizárólag a szen-
tekkel szokás. És óriási lelkesedéssel kísérték el Jeruzsálembe. 
Miután elnyerte ezt a kis földi elismerést, természetesen meg-
ragadta az alkalmat a tanításra, és beszédeket tartott a temp-
lomban, ahova nagy tömegek jöttek, hogy lássák és hallják 
Krisztust. Ez szimbolikusan jelképezi mindazt, ami a negyedik 
beavatás során valójában történik. A beavatott magára vonja a 
figyelmet, és bizonyos fokú népszerűségre és elismerésre tesz 
szert. Majd mindig színre lép az áruló, aki ellene fordul, és 
– azokat gonoszságnak feltüntetve – elferdíti szavait és csele-
kedeteit. Ahogy Ruysbroek fogalmaz:

„Néha ezeket a szerencsétleneket megfosztják a földi ja-
vaktól, barátaiktól és rokonaiktól, és minden teremtmény el-
hagyja őket. Szent voltukat kétségbe vonják és megvetéssel 
illetik, életük minden művét rossz fényben tüntetik fel, és a 
körülöttük mozgó emberek elutasításával és lenézésével kell 
szembenézniük. Néha különféle betegségek sújtják őket.” 



A fentieket rágalmazások és gyalázkodások zápora köve-
ti, és a világ eltaszítja magától Krisztust. Ezután következik a 
Getszemáni kertben lezajló jelenet, ahol Krisztus teljesen el-
hagyatottnak érzi magát. Majd gúnyolódnak rajta, és keresztre 
feszítik. És végül a keresztről felhangzik a következő kiáltás: 
„Én Istenem, én Istenem, miért hagytál el engem?”

Madame Blavatsky A Titkos Tanítás (The Secret Doctrine) 
című könyvében fejtette ki azt az elméletét (amelyet szemé-
lyesen nem áll módomba ellenőrizni), hogy a kiáltás helyes 
értelmezése a következő: „Én Istenem, én Istenem, mennyire 
megdicsőítesz engem!”. Nem tudom, hogy a két fordítás kö-
zül melyik a pontosabb, de mindkettőben nagy igazság van. 
Ugyanis a negyedik beavatás egyik jellegzetessége, hogy a be-
avatott teljesen magára marad. Először a fizikai világban kell 
egyedül éreznie magát, amikor valamilyen félreértés folytán 
minden barátja ellene fordul. A helyzet ugyan később rendező-
dik, de addig is az embert olyan érzés keríti hatalmába, hogy 
az egész világ ellene van.

Talán ez nem is olyan nagy megpróbáltatás, de a negyedik 
beavatásnak van egy másik, belső oldala is. A beavatottnak 
ugyanis egy pillanatra meg kell tapasztalnia az Avichi („hul-
lámtalan”) elnevezésű, rezgés nélküli állapotot. Az Avichi 
állapota nem valamiféle pokol, ahogyan azt a közhiedelem 
tartja, hanem egy olyan helyzet, amelyben az ember teljesen 
egyedül áll a térben, és úgy érzi, hogy el van vágva minden 
élettől, még a Logosz életétől is. Kétségtelenül ez a legször-
nyűbb élmény, amit valaha emberi lény átélhet. Azt mondják, 
csak egy pillanatig tart, de azoknak, akik átélték ezt a bor-
zalmat, egy örökkévalóságnak tűnt, mert ezen a szinten idő 
és tér nem létezik. Megítélésem szerint ennek a rémes pró-
batételnek alapvetően két célja lehet. Először is, hogy a je-
lölt képes legyen teljes mértékben együttérezni azokkal, akik 
ebbe az állapotba tetteik eredményeként jutnak. Másodszor 
pedig, hogy a beavatott megtanuljon teljesen elkülönülni 
minden külső tényezőtől, és diadalmasan érezze azt a teljes 



bizonyosságot, hogy ő egy a Logosszal, és a tőle való elszi-
geteltség nyomasztó érzése nem más, mint illúzió és kísértés. 
Néhányan összeomlanak az Avichi szörnyű próbatétele alatt. 
Nekik vissza kell térniük, és újra kell kezdeniük a magasabb 
beavatások felé vezető útjukat. Aki azonban sikerrel veszi ezt 
a rémálomszerű akadályt, az csodálatos élményben részesül, 
legyen az bármennyire is félelmetes. A győztesen kikerülő 
beavatott lelkiállapotát hűen tükrözik vissza a fenti felkiáltá-
sok: „Miért hagytál el engem?” és „Mennyire megdicsőítesz 
engem!”. 

Ez a beavatás abban különbözik az összes többitől, hogy 
a szenvedés és a győzelem különös duplikációja jellemzi. A 
keresztény rendszerben minden korábbi beavatást egy határo-
zott tény szimbolizált: a születés, a keresztelés és a színevál-
tozás. A negyedik beavatás jelképezéséhez azonban egy egész 
eseménysorozat szükséges. A keresztre feszítés (a szenvedé-
sek csúcspontja) és minden további változatos megpróbáltatás 
ezen beavatás egyik oldalát jellemzik, míg a feltámadás a halál 
feletti diadalával a másik oldalt képviseli. Ebben a szakaszban 
mindig megtaláljuk a fizikai, asztrális és mentális szenvedést 
egyaránt. Ezzel a fokozattal mindig együtt jár a világ elítélé-
se és a látszólagos kudarc. És állandóan ott van a magasabb 
síkon aratott pompás győzelem, ami azonban ismeretlen ma-
rad a külvilág számára. A beavatást kísérő sajátos szenvedés 
eltünteti a karma – a beavatott útjában álló – maradványait. 
A gyötrelmek elviselését segítő türelem és öröm pedig nagy-
mértékben hozzájárul a jelölt jellemének megerősödéséhez, és 
segít meghatározni a további munkával kapcsolatos hasznos-
ságának mértékét.

A beavatást szimbolizáló keresztre feszítést és feltámadást 
egy ősi egyiptomi formula így írja le:

„Akkor a jelöltet a fakeresztre kötik, meghal, eltemetik, és 
alászáll az alvilágba; a harmadik nap után visszahozzák a ha-
lálból.”



Csak három tiszta nappal és éjszaka, valamint a negyedik 
nap egy részének elteltével emelték ki a még mindig elbűvölt 
jelöltet a szarkofágból, amelyben feküdt, és vitték ki a szabad 
levegőre a piramis vagy templom keleti oldalánál úgy, hogy 
a felkelő Nap első sugarai az arcára essenek, és felébresszék 
hosszú álmából.

Van egy régi mondás, miszerint „kereszt nélkül nincs ko-
rona”. Amely úgy értelmezhető, hogy az ember anyagba való 
alászállása, és az anyag keresztjéhez való kötődése nélkül le-
hetetlenég számára a feltámadás, és a dicsőség koronájának el-
nyerése, de a korlátozás, bánat és szenvedés által végül kivívja 
a győzelmet. A feltámadás leírása meghaladja a képességein-
ket. Ugyanis minden e célból használható szavunk csak elho-
mályosítaná ragyogását, és minden szemléltető kísérlet szinte 
istenkáromlásnak tűnne. Annyit azonban elmondhatunk, hogy 
a beavatott mindörökre teljes diadalt aratott minden bánat, 
szenvedés, nehézség, kísértés és megpróbáltatás felett, mert 
tudással és belső erővel győzött. Az Úr Buddha az alábbiak 
szerint hirdette ki saját szabadságát: 

„Az élet sok hajlékában

laktam, keresve mindig őt, aki teremtett,

az érzékek búval terhelt börtönét.

Fájdalmas volt szüntelen harcom!

De most,

te, e templom építője, te!

Ismerlek téged! Soha többé nem építed fel

e falakat, hol szenvedtem,

hazug oromgerendát sem emelsz, és nem raksz

friss gerendákat az agyagra.



Házad bedőlt, és a gerince eltörött!

Hisz itt káprázat működött!

Biztosan megyek tovább, nyerni szabadulást.”

NIRVÁNA

A fizikai testében megnyilvánuló arhat tudata a buddhikus 
síkon érvényesül, és amikor álmában vagy transzban elhagyja 
ezt a testet, azonnal átlép a nirvánai sík kimondhatatlan di-
csőségébe. A negyedik beavatás során a jelöltet megérinti a 
nirvánai tudatosság kis szikrája, ahogyan az első beavatáskor 
is megtapasztalja egy pillanatra a buddhikus tudatosságot. In-
nentől kezdve folyamatosan arra törekszik, hogy egyre feljebb 
és feljebb jusson a nirvánai világban. Ez egy elképesztően ne-
héz feladat, de fokozatosan képessé válik egyre mélyebben ha-
tolni ebbe a kimondhatatlan ragyogásba.

A nirvánai síkra történő belépés rendkívül megdöbbentő, és 
első érzésként az élet olyan mértékű élénkségét hozza, amely 
még a buddhikus síkot ismerő egyén számára is meglepő. Ha-
sonló – bár kisebb mértékű – élményben ezt megelőzően akkor 
van részünk, amikor első esetben emelkedünk az egyik világ-
ból a másikba. Például amikor a fizikai világból először lépünk 
be teljes és tiszta tudattal az asztrálisba. Ekkor az új életet sok-
kal tágasabbnak találjuk, mint bármelyiket, amit eddig ismer-
tünk, és így kiáltunk fel: „Azt hittem, tudom, mi az élet, pedig 
nem tudtam soha!” Amikor átlépünk a mentális síkra, ugyanezt 
az érzést megkétszerezve tapasztaljuk. Az asztrális világ cso-
dálatos, de a mentális világhoz képest mégis semmi. Amikor a 
magasabb mentális (kauzális) síkra emelkedünk, ismét ugyan-
ezt érzékeljük. Minden ilyen lépésnél ugyanaz a meglepetés ér 
bennünket. Amelyre egyetlen előzetes gondolattal sem tudunk 
felkészülni, mert az mindig sokkal lenyűgözőbb, mint amit 
egyáltalán el tudunk képzelni, és az élet minden magasabb sí-
kon annyira boldog, amelynek intenzitására nincsenek szavak. 



Az európai orientalisták a Nirvánát megsemmisülésnek 
fordították, mert szó szerint azt jelenti, hogy „elfújni”, ahogy 
a gyertya fényét egy lehelet kioltja. Ennél az értelmezésnél 
azonban semmi sem lehetne teljesebb ellentéte az igazságnak. 
Kivéve abban az értelemben, hogy a Nirvána valóban meg-
semmisülése mindannak, amit idelent emberként ismerünk. 
Hiszen az ember ott többé már nem ember, hanem Isten az em-
berben, és Isten a többi Isten között, bár kevésbé az, mint ők.

Próbáljuk meg elképzelni az egész világegyetemet egy ha-
talmas, élő fényfolyammal megtöltve, és abból megalkotva, 
amely állandó mozgásban van, és mindenféle viszonylagos-
ság (relativitás) nélkül halad előre. Vizionáljuk egy hatalmas 
fénytenger ellenállhatatlan áradatának, amely rendkívül kon-
centráltan célorientált (amennyiben ez egyáltalán érthető), 
ugyanakkor abszolút erőlködés és erőfeszítés nélküli. Mindezt 
hiába tesszük, ugyanis hiányoznak a megfelelő szavak. Ele-
inte nem érzünk mást, csak boldogságot, és nem látunk mást, 
csak a fény intenzitását. Ezután fokozatosan felismerjük, hogy 
még ebben a káprázatos világosságban is vannak fényesebb 
foltok (mintegy magok), amelyeken keresztül a fény új minő-
séget nyer. Ennek köszönhető, hogy érzékelhetővé válik ala-
csonyabb síkokon is, amely világok lakói enélkül képtelenek 
lennének megfelelően érzékelni a ragyogását. Majd lassanként 
megértjük, hogy ezek a minket segítő „Napok” tulajdonképpen 
a Nagy Lények (Bolygók Szellemei, Nagy Angyalok, Karma 
Istenségei, Dhyan Chohanok, Buddhák, Krisztusok, Mesterek 
és sokan mások, akiket nem tudunk megnevezni), és felfogjuk, 
hogy rajtuk keresztül fény és élet áramlik le az alacsonyabb 
világokba.

Apránként – ahogy egyre jobban hozzászokunk ehhez a cso-
dálatos valósághoz – kezdjük felismerni, hogy egyek vagyunk 
velük, noha mélyen állunk tündöklésük csúcsa alatt. Felfogjuk, 
hogy részei vagyunk annak az Egynek, aki ott lakozik minden-
kiben és a tér minden egyes pontjában. Rádöbbenünk, hogy mi 
magunk is egy fókuszpont vagyunk, és rajtunk keresztül, a mi 



sokkal alacsonyabb szintünkön fény és élet áramlik azokhoz, 
akik tőlünk (nem tőle, mert neki mindenki egyformán része, és 
rajta kívül sehol sincs semmi más) távolabb állnak mindezek 
felismerésétől, megértésétől és megtapasztalásától.

Madame Blavatsky gyakran beszélt arról a tudatról, amely-
nek mindenütt középpontja van, kerülete pedig nincs sehol. 
Ezt a mélyen szuggesztív gondolatot tulajdonították már Pas-
calnak, de Cusa bíborosnak és Zoharnak is, de a valóságban 
Hermes könyveiben található. Az ilyen tudatosság valóban 
távol áll a megsemmisüléstől. A hozzá tartozó szintet elérő be-
avatott a legkevésbé sem veszíti el annak érzését, hogy ő maga 
ő. Emlékezőképességét folyamatosan és tökéletesen megőr-
zi. Ő ugyanaz az ember, miközben ő minden is, és csak most 
mondhatja el igazán, hogy „én vagyok”, pontosan tudva, mit is 
jelent valójában az „Én”.

Csodálatosan jól fejezi ki mindezt Sir Edwin Arnold Ázsia 
Világossága (The Light of Asia) című könyvében:

„Ha semmit sem keres, mindent elnyer; 

Az ént meghagyva az Univerzum „Én” lesz; 

Ha Nirvánát megsemmisülésnek mondják, 

Mondd nekik, hogy hazudnak. 

Ha bárki megtanít Nirvánát élni, 

Mondd neki, hogy téved; rosszul tudja ezt, 

És a törött lámpák mögött ragyogó fény, 

Az sem élettelen, hanem időtlen boldogság.”

A nirvánai síkot elérő beavatott nem élettelen olyan érte-
lemben, mintha halott volna, hiszen ő maga az elképzelhető 
legélénkebb élet igazi példája és kifejezője. Élettelen azonban 
abban az értelemben, hogy magasan áll úgy a halál, mint az 



élet fölött, és örökre kilépett a samsara kötelékéből. A poklot 
Isten nélküli időnek értelmezik, a mennyet pedig idő nélküli 
Istenként határozzák meg. Bizonyos, hogy az utóbbi leírás fo-
kozott mértékben alkalmazható a Nirvánára.

Akárhogy is próbáljuk meg leírni a Nirvánát, minden kí-
sérletünk óhatatlanul kudarcot vall. A Nirvána élményéről 
ugyanis a legcsekélyebb képet sem adhatják vissza az általunk 
ismert szavak, mert mindaz, amit elménk ismer, már régen el-
tűnt, mielőtt ezt a szintet elértük volna. Természetesen még 
ezen a fejlettségi fokon is van a szellemnek egy finom köntöse, 
amit képtelenség leírni, mert egyfelől olyan, mint egy atom, 
másfelől pedig mintha egy egész világ volna. A beavatott úgy 
érzi, mintha mindenhol jelen lenne, miközben bárhová össz-
pontosíthatja magát a saját belsejében, és ahol egy pillanatra 
csökken az erő kiáradása, számára az jelenti a testet.

A Nirvána kimondhatatlan pompája szükségszerűen felül-
múl minden fizikai elképzelést, és következésképpen még a 
legköltőibb ábrázolási kísérletek is kudarcra vannak ítélve. 
Mindazonáltal minden róla író ember más és más szemszög-
ből közelíti meg, és a kialakított képhez mindegyikük hozzá-
tehet valamit, amit a többiek esetleg elmulasztottak. A saját 
benyomásaimat már megpróbáltam elmondani. Most életre 
szóló barátom és püspök testvérem, George Sydney Arundale 
benyomásait szeretném idézni, aki Nirvána (Nirvana) című 
könyvében igen figyelemre méltó és bátor erőfeszítéseket tett 
a leírhatatlan érzékeltetésére. Természetesen mindannyian 
csütörtököt mondunk, mégis úgy érzem, hogy ő közelebb ju-
tott a siker eléréséhez, mint én. A következőket írja:

„Az első emlékem, hogy K. H. Mestert olyannak láttam, 
amilyennek soha azelőtt. Ő mindig, mindenekfölött sugárzó-
nak tűnt a számomra, de most sokkal több volt ennél. Itt lent 
nem találok szavakat arra, hogy leírhassam dicsőségét, amely-
ben nirvánai tudatosságom első fellobbanásában láttam őt. A 
fenséges és sugárzó szavak szegényesek ehhez. A vakító szó 



talán alkalmasabb a kifejezésére, mert éppen csak egy pillanat-
ra voltam lenyűgözve. Szinte szerettem volna elfátyolozni az 
arcomat, hogy ne lássam őt, és mégsem voltam képes levenni 
róla a tekintetemet, olyan kifürkészhetetlenül pompásnak mu-
tatkozott. Ahogy később konstatáltam, csak a Király volt nála 
csodálatosabb, bár akkor én az ő dicsőségénél nagyobbat nem 
tudtam volna elképzelni.”

„Összeszedem minden bátorságomat. Úgy érzem, mintha 
azt mondaná nekem: „Üdvözöllek egy új királyságban, ame-
lyet meg kell tanulnod meghódítani.” Az ő erejében kibon-
takozik a tudatom, és mintha küszöbön lépnék át, belépek a 
Nirvánába. A szavak és kifejezések – legyenek azok bármi-
lyen szépek és fenségesek is – szinte megszentségtelenítenek, 
amikor az ottani állapotokat igyekeznek leírni. Még e magasz-
tos szint első megtapasztalásának leghalványabb árnyalata is 
jelentéktelenné alacsonyítja le az összes többi világ minden 
élményét, kivéve az Egyetlen Beavató színe elé történő járu-
lásunkat. Visszaidézem, amikor először pillantottam meg a 
buddhikus síkot a Nagy Fehér Testvériség soraiba való felvé-
telem alkalmával. A mai napig emlékszem akkori csodálkozá-
somra, ahogy a Mestert buddhikus testében megpillantottam. 
És tökéletesen emlékszem a következő napokra jellemző, min-
dennel (például fákkal és virágokkal) való egység csodálatos 
érzésére. Arra, hogy velük együtt érzek, szenvedek és örülök, 
továbbá velük és bennük növekszem. Vissza tudom idézni kor-
szakokon átívelő barátom – kauzális testem – levetését is. És 
jól emlékszem arra az élénk és megrázó ellentétre, amely az 
új birodalomba való betekintés előtti és utáni pillanat között 
mutatkozott.”

„Most azonban a Mester olyan valakinek tűnik számom-
ra, mint akit soha azelőtt nem ismertem, és aki annak a ki-
rályságnak a dicsőségébe öltözött, amelybe kisgyermekként 
lépek be. Az új tudatosság körülfog engem, és az én vilá-
gom egy pillanat alatt megtelik új, különös és dicsőséges 
értékekkel. Minden egészen és abszolút módon más, de 



mégis ugyanaz. Egy új isteniség nyílik meg a szemem lát-
tára, és új értelmet és célt tár elém. A dicsőséges buddhikus 
egység valamilyen csodálatos módon egy káprázatosabb és 
hatalmasabb állapotba olvad bele. Van valami, ami még az 
egységnél is igazabb és valóságosabb. Lehetetlennek tűnik, 
és mégis így van.”

„Milyen természetű az, amihez képest a buddhikus dicső-
ség is csak korlátozottság? Szavakat kell használnom, a szavak 
pedig rendkívül hatástalannak tűnnek. Csak azt tudom monda-
ni, hogy ez a transzcendens fény dicsősége. Olyan fényvilág, 
amely Isten saját örökkévalóságának képmása. Szemtől szem-
ben állok az ő hatalmának makulátlan tükrével és jóságának 
képével. A tükör és a képmás pedig a fény végtelen óceánja, 
amelynek részévé válok (bár bizonyos értelemben már voltam) 
az alacsonyabb síkokon való egyesülések apoteózisa (isteníté-
se) által. Testvériség a külvilágban; egység a buddhikus síkon; 
transzcendens fény a Nirvánában.”

„Ez a transzcendens fény még a buddhikus egységnél is – 
amely eddig a legcsodálatosabb ténynek tűnt az egész világon 
– közelebb áll a valósághoz. Világosság a kezdet; világosság
az Ösvény; világosság a jövő. Isten azt mondta: „Legyen vi-
lágosság”, és lett leírhatatlan fényesség. Bármilyen szép is a 
világosság a világban, csak a diadalmas fényözön – amely a 
valóság ezen szintjein tündököl – halvány és erőtlen (a jelzők 
helyénvalóknak tűnnek) képe. Ez a Napnak a fénye, mielőtt 
leszállna az általunk ismert formákba. Maga a formától meg-
tisztított fény. Az a fény, amely a forma élete. Ez a mindig 
jelenlévő „halhatatlanság jelzése”, a mostban megnyilvánuló, 
mégis örökkévaló jövő. Értelmezhető az általunk ismert fény 
egy (itt tudatosan használom a határozatlan névelőt) apoteózi-
saként és lényegeként is. A nirvánai síkon a legcsodálatosabb 
hajnal minden dicsősége (és az ember úgy érzi, semmi sem le-
het káprázatosabb egy tökéletes keleti hajnalnál) a déli napon 
gyönyörűen kiteljesedik és tökéletesedik.”



„Az Isten fény; a fény Isten; az ember fény; minden fény. 
Ezek az ősi egyiptomi megállapítások új értelmet nyertek: 
„Keressétek a fényt! Kövessétek a világosságot! Vegyétek ész-
re a mindenben benne lüktető isteni fényt, és tanuljatok meg 
egységben élni vele.” Nézem a világot, és azt a fény kifejezé-
seiben látom. Istenfényt látok emberfényben, sziklafényben, 
fafényben és teremtményfényben megnyilvánulni. Minden 
fény vakító ragyogás a középpontban, amely színessé válik, 
ahogyan minden irányba szétsugárzik. A vakító dicsfény – az 
Istenfény – a jövő lángoló magja minden entitásban, minden 
birodalomban. A fénymag pedig a spektrum színeire bontja a 
fehérségét (ez a szó helytelennek tűnik, a világosság viszont 
esetlennek).”

„A természet minden birodalmában hét nagy mezsgyét ké-
peznek a színek, és mindegyik ösvény eleje olyan lehetősége-
ket rejteget, amelyek végül dicsőséges gyümölcsökké bonta-
koznak ki. Látom a gyémántot, a rubint, a smaragdot és a zafírt 
– az ásványország királyait – színeik tökéletességében pom-
pázni. Mégis alul bebörtönözve léteznek ezek a dicsőségek, 
hogy azután a fejlődési folyamat során lassan felszabadulva 
szabadon tündököljenek a királyság ékköveiként. Majd a sza-
badok újra bebörtönzésre kerülnek, hogy még hatalmasabb és 
ragyogóbb szabadságot érjenek el.”

„A Nirvánát jelképező mozdulatlan villámlásban meg-
fürödve, mindenben a bebörtönzött villámokat érzékelem. Lá-
tom a tompa fényt – a vadembert; észlelem a tiszta fényt – a 
fejlett embert; és érzékelem a dicsőséges fényt – az emberfö-
lötti embert, a Mestert. Mindenhol színeket látok az átalakulás, 
a megdicsőülés és a transzcendencia folyamatában. Sehol sem 
tapasztalok feketeséget (a fény tagadásának értelmében). Isten 
azt mondta: „Legyen világosság!” – és mindenütt lett világos-
ság. Az ő fényessége még a mi sötétségünket is átragyogja.”

„Mi a Nirvána? Az isteni fény. Talán csak egy pillanatra 
tudom megérinteni a legmélyebb és legsűrűbb rétegeit. Itt lent 



még ezt a dicsőséget sem vagyok képes felfogni, de a Földre 
visszatérve a valóság új érzékelését hagyja bennem. Egy lé-
péssel közelebb kerülök a valósághoz. Nagyobb bajtársiasság 
van a világban, mint gondoltam – egy mélyebb azonosság, egy 
dicsőbb eredet, egy magasságosabb út és egy dicsőségesebb 
cél. Körülöttünk mindenütt és mindenkor Isten Napfény Hír-
nökei vannak. Minden szín az ő szavát és hangját szólaltat-
ja meg. Minden forma az ő célját lélegzi. Ahogy – a napfény 
porszemeként, és mégis részeként – feltekintek a Napra, saját 
isteni mivoltom jelét, és végső megvalósulásom megtestesült 
ígéretét látom. Amilyen a Nap Urunk, olyanná válunk mi is, 
mert ő így akarta.”

„A fény beszéd, gondolat, öltözék és test. Egy fényvillanás 
egy egész filozófiát közvetít számunkra.”

„A fény a Nap akarata, bölcsessége és szeretete. A köny-
vekben a Nirvánát rendszerint a boldogsággal azonosítják. Én 
viszont ennél végtelenül többnek gondolom, még a legszél-
ső határairól nézve is. Elég csupán egyszer rápillantanom, és 
minden újjá alakul bennem, és rajtam kívül. Teljesen átválto-
zom, és úgy tűnik, hogy körülöttem minden egy átértékelési 
folyamaton megy keresztül. Most valóban minden sokkal töb-
bet jelent számomra, mint azelőtt. Az összes birodalom összes 
tárgya sokkal inkább a valóság árnyékának tűnik, mint való-
ságnak, mivel tökéletesen érzékelem a fény minden visszatük-
röződésének gyengeségét és elégtelenségét.  Azelőtt nem vol-
tam ezzel tisztában. És mégis, ugyanannyira igaz az is, hogy itt 
minden objektum hatványozottan igazibb, és sokkal kevésbé 
a valóság árnyéka, mint gondoltam. Látom a forma jelentet-
te börtönt, és észlelem az árnyékokat. Látom az Örök Fény 
kibontakozó tündöklését, és érzékelem a valót. A nirvánai vi-
lághoz képest az összes többi birodalom csupán árnyékvilág. 
Pedig éppen a nirvánai királyság miatt tűnik valóságosabbnak 
a többi világ, mert most már látom Isten szándékának min-
denre ráhelyezett pecsétjét, és mindent sokkal mélyebben kell 
tisztelnem, mint korábban.”



„A filozófusok a tiszta létezésről beszélnek. Úgy tűnik, ké-
pes vagyok érzékelni, hogy milyen lehet az igazán tiszta lét, 
de nem azért, mert kapcsolatba léptem vele, hanem azért, mert 
kontaktusba kerültem azzal, ami kevésbé hiányzik hozzá, mint 
az összes eddig tapasztalt tudatállapot.”

Mennyire igaz, hogy a nyelv ebben az esetben elrejti a gon-
dolatot és a jelentést. Nirvánai nyelvre van szükségem ahhoz, 
hogy átadhassam a nirvánai dolgok értelmét. Ahogy Myers 
olyan szépen mondta:

„Ó, ha elmondhatnám, biztosan elhinnéd!

Ó, csak azt mondanám, amit láttam!

Hogyan mondjam el, vagy hogyan ismerheted meg?

Hogyan, amíg ő el nem visz téged oda, ahol voltam?”

A jeles szerzővel szemben méltányos bevallani, hogy a fen-
ti idézet csupán szétválasztott kivonatok sorozata. Nyomaté-
kosan ajánlom olvasóimnak, hogy figyelmesen tanulmányoz-
zák a szóban forgó sorokat tartalmazó könyvet. 

Ananda M. buddhista szerzetes Az Árják Bölcsessége (The 
Wisdom of the Aryas) című könyvében a következőket írja a 
nirvánai világról:

„A Nirvána szó szerinti jelentése: „elfújni”. Mint amikor 
kialszik a lámpa lángja, ha elfújják. De ti – akik végig követté-
tek a témával kapcsolatos eddigi okfejtéseinket – megértitek, 
hogy milyen nagy tévedésben vannak azok, akik a Nirvánát a 
puszta megsemmisüléssel azonosítják. A vágy, a szenvedély 
és az önámítás megsemmisülése – kizárólag ebben az egy 
értelemben valóban megsemmisülést takar. Amikor azonban 
pozitív szavakkal próbáljuk jelentését kifejteni, akkor leküzd-
hetetlen nehézségekbe ütközünk. Nevezetesen abba, hogy 
minden pozitív meghatározásunk szükségszerűen az általunk 
ismert élethez, az emberi gondolkodáshoz kötődik. Itt viszont 



arról beszélünk, ami minden élet fölött áll, arról az igazi célról, 
amely felé minden élet törekszik…”

„A tanult buddhista számára a Nirvána a végsőt, a felettit 
(túlvilágot), az élet igazi célját jelenti – egy olyan állapotot, 
amely alapvetően különbözik az általunk ismert én-álom fel-
tételes és állandóan változó lététől, és nemcsak minden meg-
nevezés és leírás felett áll, hanem még a gondolatot is messze 
meghaladja. És mégis – amiben az árják bölcsességének azon 
csodája és nagysága rejlik, amelyben a legnagyobb árja az em-
ber önmaga által teremtett kötöttségéből való felszabadítása 
érdekében részesült – ez a minden gondolati felfogást megha-
ladó dicsőség és béke, amely a küzdelmes létezés igazi célja, 
és a legközelebbi tudatunknál is közelebb áll hozzánk. Éppen 
úgy, ahogyan az igazán értő egyén számára a Nirvána az el-
képzelhető legcsodálatosabb álmánál is drágább. Felülmúlja a 
Hold és a Nap minden dicsőségét, és végtelenül meghaladja 
a tudatos létezés csillagfényes magasságát, és a mindent át-
karoló éter mélységeit, ahol ezeknek a világegyetemeknek a 
határtalan otthonuk van. A Nirvána végtelen távolságra lebeg a 
legnagyobb magasságok fölött, ahonnan a gondolat hasztalan 
szárnycsapkodással úgy esik le, mint valamely eltévedt madár, 
amely addig-addig emelkedett, amíg a megritkult levegő már 
nem bírta tovább fenntartani. Még annál a gondolatnál is ma-
gasabban áll, amelyre épp most gondolunk, és magasabb annál 
a tudatosságnál is, amely egy múló pillanatban minden, amit 
valóban önmagunknak nevezhetünk.” 

„Önzetlenül élni, és önzetlenül meghalni – nem keresve ju-
talmat, csak a nagyobb élet szolgálatát; nem reménykedve a 
magas mennyországban és a végtelen boldogságban, csupán 
minden nap önzetlenebbé válni – ez az a lecke, amely egy-
formán áthatja a Mester életét és tanítását. Ezáltal végre béke 
szállhat minden életre!” 

Dr. Besant erre a tárgyra vonatkozóan egy nemrég tartott 
előadásában ezeket mondta:



„A buddhista filozófiában Gautama Buddha Urunknak van 
egy csodálatos mondata, amelyben emberi nyelven (érthetően) 
próbálja meg a nirvánai minőséget megfogalmazni. Ez az omi-
nózus mondat megtalálható a Dhammapada kínai fordításában, 
a kínai kiadást pedig Trübner Keleti Sorozatában (Trübner’ s 
Oriental Series) fordították le angolra. Az Úr Buddha kijelen-
ti, hogy a Nirvána nélkül semmi sem létezhetne. Gondolatait 
különféle kifejezésekkel igyekszik alátámasztani. Értekezik a 
teremtetlenről, majd összekapcsolja vele a teremtettet. Elmél-
kedik a valóságról, azután összeköti azt a valótlannal. Mindezt 
úgy foglalja össze, hogy a Nirvána létezik, és ha nem így volna, 
akkor semmi más sem lehetne. Ez egy arra irányuló próbál-
kozás (ha teljes tisztelettel annak nevezhető), hogy kifejezze a 
kifejezhetetlent. Azt sugallja, hogy ha nem volna teremtetlen, 
láthatatlan és valóságos, akkor az univerzum sem létezhetne. 
Itt utalást találunk arra vonatkozóan, hogy a Nirvána teljesség 
(betöltött térség, plenum), nem pedig üresség. Ezt a gondo-
latot alaposan rögzítenünk kell az elménkben, amikor a nagy 
filozófiai rendszereket tanulmányozzuk. Az ott használt kife-
jezések ugyanis gyakran ürességre hivatkoznak. Innen ered a 
nyugati megsemmisülés értelmezés. Ha a nirvánai állapotot tel-
jességnek gondoljuk, akkor felfogjuk, hogy a tudatosság egyre 
jobban kiterjed anélkül, hogy teljesen elveszítené az önazonos-
ság érzetét. Ha képesek volnánk egy kör középpontjára gondol-
ni, annak kerülete nélkül, akkor meglátnánk az igazságot is.” 

Az az ember, aki egyszer már felismerte ezt a csodálatos 
egységet, soha többé nem tudja azt elfelejteni, és már soha 
nem lehet olyan, mint azelőtt volt. Mert bármennyire mélyen 
is beburkolja magát az alsóbbrendű testei fátylaiba, hogy má-
sokat segítsen és megmentsen, és bármilyen szorosan legyen is 
az anyag keresztjéhez kötve, elrekesztve, bezárva és korlátok 
közé szorítva, azt soha nem felejtheti el, hogy látta a Királyt 
az ő tökéletes szépségében, és hogy észlelte ezt a távoli biro-
dalmat, amely nagyon messze, de mégis (ha képesek volnánk 
felismerni) olyan közel és bennünk van állandóan, ugyanis 



a Nirvána eléréséhez nem kell elutaznunk valamilyen távoli 
mennyországba, hanem csak a tudatunkat kell dicsősége előtt 
megnyitnunk. Ahogy az Úr Buddha mondta egykor: „Ne pa-
naszkodjatok, ne sírjatok és ne könyörögjetek, hanem nyissá-
tok ki szemeiteket és lássatok, mert a fény körülöttetek van, és 
olyan csodálatos, olyan gyönyörű, és olyan messze túlmutat 
mindenen, amiről az emberek valaha is álmodtak, és amiért 
valaha is imádkoztak, és ez mindörökké tart.”

„Az ország, amely nagyon távol van.” Ez Ézsaiás prófé-
ta szavainak idézése, amely különös módon egy félrefordítás 
eredménye. Ézsaiás ugyanis nem egy távoli országról, hanem 
„a nagy távolságok országáról” beszélt, amely egy egészen 
más, és nagyon szép fogalom. Azt sugallja, hogy a prófétának 
volt némi tapasztalata ezekről a magasabb síkokról, és gon-
dolataiban összehasonlította a csillagokkal tarkított égi mezők 
pompáját azokkal a szűk katakombákkal, amelyeken keresztül 
a földön vánszorgunk. Mert ilyen az életünk a magasabb rendű 
létezéshez hasonlítva, azaz vak kúszás sötét és félreeső utakon 
egy ragyogó, céltudatos élethez képest, amely az isteni akarat 
legteljesebb megvalósítása, és ami a benne lakók akaratán ke-
resztül lelkesedik és munkálkodik. 

AZ ARHAT MUNKÁJA

Hatalmas munka áll az arhat előtt. Fel kell másznia az em-
beri létsíkok legfelső magasságaira, miközben meg kell sza-
badulnia a tíz nagy bilincs közül a maradék öt béklyótól, ame-
lyek a következők:

6. Ruparaga – vágyakozás a forma szépsége vagy a formá-
ban való fizikai létezés után, beleértve a mennyei világot is.

7. Aruparaga – vágyakozás a forma nélküli élet után.

8. Mano – büszkeség, gőg.



9. Uddhachchha – izgatottság vagy ingerlékenység, annak
lehetősége, hogy bármi megzavarjon bennünket.

10. Avijja – tudatlanság.

A hatodik és hetedik béklyó nemcsak a raga (vonzalom) 
gondolatát foglalja magában, hanem a dwesha (taszítás) fo-
galmát is. Ezeknek a bilincseknek a levetése olyan minőségű 
jellemet feltételez, amely megakadályozza, hogy az alacso-
nyabb formai vagy a magasabb és formátlan síkokon az ar-
hatot bármi –ami a munkáját érinti – vonzerejével akár egy 
pillanatra is megtartsa, vagy kellemetlenségével taszítsa. A 
nyolcadik béklyó, a mano elvetésével az arhat megfeledkezik 
saját teljesítményének nagyságáról, és a hiúság lehetetlenné 
válik a számára, hiszen ezentúl szakadatlanul a fényben áll, 
és semmivel sem méri össze magát. Ezt követi a tökéletes és 
zavartalan nyugalom, szabadon hagyva minden tudás meg-
szerzését, hogy igazán mindentudóvá váljon bolygóláncola-
tunkat illetően.

AZ ÖTÖDIK BEAVATÁS

A jelölt immár készen áll az ötödik – adeptusi – beavatásá-
ra. Miután „teljesítette célját, és elérte a legmagasabb emberi 
minőséget”, most utolsó lépésként abszolválja a Felsőbbren-
dű Ember fokozatát. A buddhisták szinonim elnevezése asek-
ha, akinek (a szó jelentése szerint) nincs több tanulnivalója, 
mivel a természet emberi birodalmának összes lehetőségét 
kimerítette. A hinduk ugyanerre a szintre a jivanmukta meg-
nevezést alkalmazzák, amely szó szerinti jelentése „felsza-
badult élet”. Egy igazán szabad létezés, de nem valamilyen 
különálló függetlenség folytán, hanem azért, mert akarata 
egy az egyetemes akarattal, az egyetlen Egy akaratával. Ő 
mindig a Nirvána fényében ragyog. Még éber tudatában is, 
amikor fizikai testében a Földön tartózkodik. És akkor is, 
amikor ebből a testből magasabbra, a monádi síkra emelke-



dik, és nemcsak a szavainkon, hanem a gondolatainkon is túl. 
Most olvassuk ismét az Úr Buddha szavait:

„Ne szavakkal mérd

A Mérhetetlent; és ne süllyeszd a gondolatfüzért 

A végtelenbe. Aki kérdez, téved.

Aki válaszol, ő is téved. Ne mondj semmit!”

A keresztény szimbolikában Jézus Krisztus mennybemene-
tele és a Szentlélek leszállása az adeptusság elérését jelképe-
zi, mert az Adeptus egyértelműen az emberiség fölé, a Földön 
túlra emelkedik, de ha úgy óhajtja, Krisztushoz hasonlóan akár 
vissza is térhet tanítani és segíteni. Amint felemelkedik, eg�-
gyé válik a Szentlélekkel, és új erejét a tanítványaira önti, mi-
ként Krisztus is lángnyelveket bocsátott le követőinek fejére, a 
Szentlélek kiáradásának (pünkösd) ünnepén. Ha egy pillantást 
vetünk az emberi princípiumokat bemutató, régebbi könyvek-
ben található ábrákra, akkor azonnal láthatjuk a kapcsolatot a 
Logosz prakritikus kozmikus síkon és az ember lelkében törté-
nő megnyilvánulásai között. Felismerjük, hogy a hármas atma, 
az ember háromszoros szelleme a nirvánai vagy szellemi-spi-
rituális sík alsó részén fekszik, és hogy a harmadik személy, a 
Szentlélek Isten legalacsonyabb megnyilvánulása ugyanezen 
sík felső részén található. Az Adeptus ezen a szinten eggyé vá-
lik a Szentlélekkel, és ez az igazi magyarázata a keresztény 
pünkösdnek, a Szentlélek ünnepének. Az asekha (felsőbbren-
dű ember) a Szentlélekkel való szoros egysége miatt vehet fel 
tanítványokat, míg az arhat, bár sokat kell tanítania, valójában 
mégiscsak egy Adeptus vezetése alatt dolgozik. Az Adeptus 
előírásait teljesíti a fizikai világban, de ő maga közvetlenül 
nem fogadhat el tanítványokat, mert még nincs különleges 
kapcsolata a Szentlélekkel.



AZ ADEPTUSSÁGON TÚL

Az adeptusi beavatás felett közvetlenül a chohani áll, és 
sorban követik egymást az egyre magasabb rendű beavatások, 
amelyekről az okkult hierarchiáról szóló fejezetben fogok be-
szélni. A létra a fény felhőibe nyúlik, ahová még csak kevesen 
tudtak behatolni, és amikor megkérdezzük a nálunk magasab-
ban álló, és végtelenül többet tudó testvéreinket, csak annyit 
tudnak mondani, hogy a létra az ő látókörükön is túlnő. Ők 
nálunk sokkal több lépcsőfokot ismernek, de a lépcsőzet még 
ezeknél is tovább terjed, előre és felfelé, a dicsőség elképzel-
hetetlen magasságaiba, és senki sem ismeri a végét.

Bár a fenti sorok pontosan megfelelnek az igazságnak – 
hogy egyikünk sem láthatja a létra végét, és hogy a hierarchia 
magasabb fokain állók munkája szinte felfoghatatlan a szá-
munkra –, mégis szeretném tökéletesen világossá tenni, hogy 
létezésük és munkájuk ugyanolyan (vagy még inkább) való-
ságos és határozott, mint bármi más a világon, és hogy a leg-
csekélyebb homályosság sincs e Nagy Lényekről alkotott el-
képzeléseinkben. Noha munkájának magasabb rendű részéről 
csak keveset tudok, sok éven át folyamatosan, szinte naponta 
volt szerencsém látni a Bodhisattva tevékenységét, és nagyon 
sokszor láttam a Világ Urát is az ő csodálatos és felfoghatatlan 
létezésében. Ennélfogva ők számomra ugyanolyan valóságos 
emberek, mint bármelyik ismerősöm, és olyan biztos vagyok 
a létezésükben, amennyire csak lehet, és némi rálátásom arra a 
szerepkörre is van, amit a világban betöltenek.

A Nagy Lényekre vonatkozó állításaim valóságában telje-
sen biztos vagyok, és mégsem vagyok képes megmagyarázni 
azokat, sőt az általuk végzett munka kis töredékénél nem is tu-
dok többet megérteni. Láttam Dhyan Chohanokat, bolygószel-
lemeket és nagyköveteket más naprendszerekből, és teljeskörű 
tudomással bírok létezésükről és transzcendens dicsőségükről, 
de egyáltalán nem tudom, hogy miben is rejlik az ő óriási élet-
művük. Magam is láttam a Naprendszer Logoszát. Láttam őt 



társai között megnyilvánulni, és hasonló rangú testvérei bizo-
nyosan milliószor többnek érzékelik őt az általam benne látott 
kimondhatatlan nagyszerűségnél. Ahogy Arjuna a Bhagavad 
Gitában látta az isteni formát, úgy láttam én is, minden kétsé-
get kizáróan. És rögzíteni akarom bizonyosságomat, hogy az 
itt leírtak igazak. Tudom, hogy ezzel sok gúnyolódásnak te-
szem ki magamat, és az emberek azt fogják kérdezni: „Ki vagy 
te, hogy ezeket állítod?” De én láttam, és részemről gyávaság 
volna a tanúságtétel megtagadása.

Többször kijelentettem, szóban és írásban is, hogy nem 
kívánom, hogy bárki az én állításaimra alapozza a teozófiá-
ba vetett hitét. Úgy gondolom, hogy mindenkinek magának 
kell tanulmányoznia a rendszert, és így kell levonnia a saját 
következtetéseit. Mivel bármely tan elfogadásának alapvető 
oka vagy abban rejlik, hogy azt az egyén saját tapasztalatai 
támasztják alá, vagy abban, hogy az összes rendelkezésére álló 
hipotézis közül azt találja a legészszerűbbnek. De ez semmi-
képpen sem változtat azon a tényen, hogy bizonyítékokat kell 
szolgáltatnom azoknak, akik erre kellő nyitottságot mutatnak. 
Azokat a bizonyítékokat, amelyeket ebben és más könyvek-
ben tárok eléjük. Mi, akik a huszadik században a teozófiáról 
írunk, teljes mértékben megerősíthetjük Szent János közel két-
ezer évvel ezelőtti egyértelmű kijelentését:

„Azt, ami kezdettől fogva volt, amit hallottunk, amit a sze-
münkkel láttunk, amit megszemléltünk és saját kezünkkel 
érintettünk … amit láttunk és hallottunk, azt hirdetjük nektek.” 
(János I. levele 1. és 3. vers.)

Mi, akik láttunk, tanúbizonyságot teszünk, hogy a világ el-
fogadja-e tanúságtételünket, vagy sem, az számunkra csekély 
jelentőséggel bír.

„Aki egyszer megérzi a Legmagasabb Szellemét,

Az többé nem tudja megzavarni, és nem képes benne kétel-
kedni vagy őt megtagadni.



Bizony, egy hangon, ó világ, bár te tagadod,

Állj azon az oldalon, mert ezen az oldalon én vagyok.”

(Myers professzor Szent Pál című költeményéből.)

A HÉT ÚT

Közvetlenül az asekha beavatás után a magasabb Ösvény 
hét nagy útra ágazódik, amelyek közül az Adeptusnak válasz-
tania kell, és e tárgyra vonatkozóan az a leghelyesebb, ha az 
Ember: Honnan, Hogyan és Hová? (Man: Whence, How and 
Whither?) című könyvből idézek:

„Amikor az ember átjut az emberi birodalmon, és felszaba-
dult lélekként emberfeletti életének küszöbén áll, akkor hét út 
nyílik meg előtte, hogy azok közül válasszon. Ezek a követke-
zők: 1.) A mi tudásunkat messze meghaladó tevékenységekkel 
beléphet a Nirvána boldogító mindentudásába és mindenha-
tóságába, hogy esetleg egy jövőbeli világban avatarává vagy 
isteni megtestesüléssé váljon. Ezt néha úgy mondják, hogy 
„felölti dharmakaya öltönyét”. 2.) Beléphet a „szellemi kor-
szakba”. Ennek a kifejezésnek többértelmű jelentése van, és 
ezek közé tartozik valószínűleg az is, hogy „felveszi samb-
hogakaya ruháját”. 3.) Részese lehet a szellemi erők azon 
kincstárának, amelyhez a Logosz segítői sikeres munkájuk ér-
dekében járulnak, „magukra öltve a nirmanakaya öltözéket”. 
4.) Tagja maradhat annak az Okkult Hierarchiának, amely 
kormányozza és őrzi azt a világot, amelyben elérte a tökéle-
tességet. 5.) Átmehet a legközelebbi láncolathoz, hogy annak 
formai felépítésében segítsen. 6.) Beléphet az angyalok vagy 
dévák ragyogó fejlődésébe. 7.) És végül felajánlhatja magát a 
Logosz közvetlen szolgálatára, hogy őt – mint szolgáját vagy 
hírnökét – a Naprendszer bármelyik részében foglalkoztassa. 
Ezen az úton az Adeptus legfőbb feladata a Logosz akaratának 
végrehajtása az általa irányított rendszerben. Ahogy egy tábor-



noknak megvan a maga vezérkara, amely továbbítja rendel-
kezéseit a harcmező bármelyik részére, úgy képezik a hetedik 
utat választó Adeptusok is a Logosz vezérkarát. Ők a Logosz 
„szolgái, akik az ő elvárásait teljesítik”. Úgy tűnik, hogy ez a 
rendkívül nehéz út igényli a legnagyobb áldozatot az Adeptus-
tól, éppen ezért nagy kitüntetésnek tekintik ezt a lehetőséget.

A vezérkar tagjai nem rendelkeznek fizikai testtel, de a 
kriyashakti – „teremtő erő” – révén képesek készíteni maguk-
nak annak az égitestnek az anyagából, ahol éppen tartózkod-
nak. A vezérkarban – az Adeptustól felfelé – nagyon különbö-
ző szintű lények vannak.	

A dharmakaya köntöst felvevő egyén visszavonul a mo-
nádba, és még a nirvánai atomját is ledobja. A sambhogakaya 
viszont megtartja a nirvánai atomját, és hármas szellemként 
mutatkozik. A nirmanakaya pedig megőrzi kauzális testét és az 
állandó atomokat is, amelyeket evolúciója során végig hordo-
zott. Ezáltal bármely pillanatban materializálódhat körülöttük 
mentális, asztrális és fizikai testek formájában. Határozottan 
megőrzi kapcsolatát a világgal, ahonnan jött, hogy elláthassa 
azt a tározót, amelyből szellemi erő árad erre az univerzumra. 
A Csend Hangja (The Voice of the Silence) című könyvben 
olvasható, hogy a nirmanakaya egy olyan védőfalat képez, 
amely megóvja a világot a további és sokkal nagyobb nyomo-
rúságtól és bánattól. Akik nem értik e szavak belső értelmét, 
azt hihetik, hogy a baj és nyomor kívülről árad a világra, amit 
azután ezek a Nagy Lények igyekeznek elhárítani. Ez azon-
ban egyáltalán nincs így, ugyanis a világ minden szenvedése a 
szenvedőktől származik. Minden ember saját maga törvényho-
zója, mindenki maga ítéli el vagy jutalmazza meg önmagát. A 
nirmanakaya kötelessége, hogy a szellemi erők óriási tárházá-
val álljon készen az emberek megsegítésére. Ők folyamatosan 
termelik ezt az erőt, nem tartva meg belőle a maguk számára 
semmit, hanem mindent a Testvériség rendelkezésére bocsáta-
nak, hogy így segítsenek a világ nehéz terhét felemelni.



Látható tehát, hogy az adeptusságot elnyerők közül – az 
Okkult Hierarchia tagjaként – viszonylag kevesen maradnak 
itt a Földön. Ők és a munkájuk számunkra életbevágó fontos-
sággal bírnak, ezért a könyv hátralévő fejezeteit ennek a témá-
nak szenteljük.  



IV. RÉSZ

A HIERARCHIA

XI. FEJEZET

A MESTEREK MUNKÁJA

ÁTTEKINTÉS

Az imént fejtettem ki, hogy az adeptusságot elérő emberi 
lények közül az Okkult Hierarchia tagjaként csak kevesen ma-
radnak a Földön, hogy itt Isten tervével összhangban előmoz-
dítsák az élet fejlődését. Jelenleg mintegy ötven-hatvan ilyen 
elkötelezett Adeptus van, akik általános munkájáról elnökünk 
a következőket írta a Mesterekről szóló értekezésében:

„Számtalan módon segítik az emberiség fejlődését. A leg-
magasabb szférából fényt és életet árasztanak az egész világra, 
amelyet olyan szabadon, mint a napsütést, befogadhatnak és 
asszimilálhatnak mindazok, akik erre fogékonyak. Ahogy a fi-
zikai világot a Napban koncentrálódó Isteni Élet élteti, úgy a 
spirituális világot is ugyanez az élet tartja fenn, az Okkult Hi-
erarchiában összpontosulva. A vallásokhoz speciálisan kötődő 
Mesterek – azokat mintegy tározóként használva, és szellemi 
energiával megtöltve – a spirituális erőt megfelelően kijelölt 
„kegyelmi eszközökön” keresztül osztják szét az egyes val-
lások hívei között. A nagy szellemi munka során a Mesterek 
magas intellektuális erővel bíró gondolatformákat küldenek 
szét, abból a célból, hogy azokat kellően fejlett emberek be-
fogják, asszimilálják, és továbbítsák a világnak. A Mesterek 
ezen a magas szinten is tudatják kívánságaikat tanítványa-
ikkal, és értesítik őket az elvégzendő feladatokról. Az alsó 
mentális világban zajló munka főként olyan gondolatformák 
generálását jelenti, amelyek befolyásolják a konkrét elmét, és 
azt a világ számára leghasznosabb irányok mentén vezetik. Ide 
tartozik a Mesterek azon tevékenysége is, hogy a mennyei vi-
lágokban élőket tanításban részesítik. A Mesterek köztes vilá-



gokban végzett nagyszabású tevékenységei a következők: az 
úgynevezett halottak megsegítése, a fiatalabb tanulók tanítá-
sának általános irányítása és felügyelete, továbbá számtalan 
szükséghelyzetben segítség biztosítása. A fizikai világban az 
ő feladatukat képezi az események tendenciáinak figyelése, a 
rossz irányú áramlatok – amennyire a törvény engedi – kor-
rekciója és közömbösítése, a fejlődést előmozdító és hátrálta-
tó erők folytonos kiegyensúlyozása, a jó erősítése és a rossz 
gyengítése. Az egyes nemzetek angyalaival is együttműködve 
úgy irányítják a szellemi erőket, ahogy mások az anyagot sza-
bályozzák.”

A KERÜLETEK

Vegyük jobban szemügyre ezeket a feladatokat – amelyeket 
az imént röviden áttekintettünk – azzal a szélesebb látókörrel, 
amely (többek között) elnökünket is világszerte elismert teo-
zófussá tette. Bár az Adeptusok száma kevés, ők mégis úgy 
intézkedtek, hogy az egész világon egyetlen élet se maradhas-
son figyelmükön kívül vagy akár elhanyagolva. Ezért a Földet 
különleges övezetekre osztották fel, valahogy úgy, ahogyan a 
régebbi országokban az egyház az egész területet plébániákra 
darabolta, amivel sikerült elérniük, hogy – lakóhelyétől füg-
getlenül – minden ember óhatatlanul tartozik az így kialakított 
egyházközségek egyikéhez, amely lelki és néha testi szükség-
leteit is kielégíti. Az Adeptusok kerületei (egyházközségei) 
azonban nem vidéki körzetek vagy városrészek, hanem hatal-
mas országok, sőt egész kontinensek.

Az Adeptusok követik a világ jelenlegi megosztottságát. 
Ezért egyikük például Európát irányítja, egy másikuk pedig 
Indiáról gondoskodik, és hasonló módon került az egész világ 
felosztásra. Ezek a kerületek nem a mi földrajzi vagy politikai 
beosztásainkhoz igazodnak, ugyanis az Adeptusnak a maga te-
rületén tekintetbe kell vennie a fejlődés minden fokozatát és 
formáját – nemcsak a miénket, hanem az angyalok nagy biro-



dalmát, a különböző természeti szellemek osztályait, az alat-
tunk található állatokat, növényeket és ásványokat, az elemi 
lények birodalmát, és még sok minden mást, amelyekről ed-
dig semmit sem hallott az emberiség. Nem nehéz a felismerés, 
hogy rengeteg munka vár még ránk. 

Az Adeptusok gyámságán kívül minden fajnak vagy or-
szágnak van egy támogató szelleme, dévája vagy őrangyala is, 
aki vigyáz rá, és segíti növekedését; és sok tekintetben megfe-
lel a törzsi Istenség ősi felfogásának, bár ő ennél sokkal maga-
sabb szinten áll. Ilyen volt például Pallas Athéné is.

A Logosz szolgálatában az ember fejlődése érdekében szá-
mos különböző hatásrendszer működik, és természetesen ezek 
mind ugyanabban az irányban, és egymással együttműködve 
funkcionálnak.

Soha nem szabad abba a hibába esnünk, hogy ezeknek a 
nagy erőknek tulajdonítsuk az egyes országokra néha rásza-
kadó katasztrófákat, mint amilyen például a francia forrada-
lom és a közelmúltbeli oroszországi felfordulások is voltak. 
Ezek kizárólag a népek vad szenvedélyeinek tulajdoníthatók, 
amelyek elszabadulnak, és építés helyett pusztítást okoznak. 
Ezek az esetek is jól szemléltetik azt a veszélyt, amelynek a 
demokráciával kísérletező Adeptusok és faji szellemek mun-
kája ki van téve. A zsarnokság ugyan szörnyű gonoszsággal, 
és gyakran sok szenvedéssel is jár, de legalább van valamilyen 
ellenőrzés. A zsarnokságtól való megszabadulás nagy prob-
lémája az, hogy miképpen lehet ezt a társadalmi stabilitás és 
önkontroll elvesztése nélkül megtenni. Amikor ez elvész, sok 
egyén nem tudja emberi mivoltát a saját személyiségében a 
legfelsőbb szinten tartani, és a szenvedély felerősödik, a tö-
megek elszabadulnak, és a nép ki van téve annak, hogy nem 
kívánatos befolyások nagy hullámai szállják meg. A nemzeti 
védőangyal igyekszik irányítani a nép érzéseit, figyelemmel 
kíséri a tömegek lelkiállapotát, és szükség esetén hősies és ha-
zafias tettekre ösztönzi őket, éppen úgy, ahogyan egy hadvezér 



is előretörésre buzdítja embereit a csatatéren; de soha nem bá-
nik könnyelműen az életükkel, és nem hagyja figyelmen kívül 
szenvedéseiket, akárcsak egy bölcs tábornok.

ERŐELOSZTÁS

Az Adeptusok munkájának nagy része, ahogyan azt egy ko-
rábbi fejezetben már láttuk, a fizikai szintet messze meghaladó 
magasságokban zajlik, mivel saját erejüket és a nirmanakayák 
által feltöltött hatalmas tárházból származó erőt is szétáraszt-
ják. A világ karmája eredményezi, hogy ennek a felemelő erő-
nek egy bizonyos tömege mindig a rendelkezésükre áll. Még 
azok a hétköznapi emberek is, akik akaratukat az isteni akarat-
tal összhangba hozzák (gondolataikat és érzéseiket az emberi-
ség szolgálatára irányítják), valamicskét hozzáadnak ezen erő-
tartály tartalmához, és így kiváltságosként részesülnek a nagy 
áldozathozatalban. Ennek köszönhetően az emberiség egy-
ségként fejlődik, és a testvériség csodája lehetővé teszi, hogy 
mindenki sokkal nagyobb előrehaladást érjen el, mint amen�-
nyire teljesen egyedül egyébként képes lenne. Mindez szer-
ves részét képezi a Logosz tervének, aki nyilvánvalóan a mi 
részvételünket is figyelembe vette. Tervezéskor valószínűleg 
így gondolkodott: „Amikor az én népem egy bizonyos szintre 
emelkedik, akkor majd elkezd értelmesen együttműködni ve-
lem, ezért úgy fogok intézkedni, hogy amikor eljutnak erre a 
pontra, képesek legyenek az én erőmből meríteni.” Így tehát a 
Logosz számít mindenkire.

A Testvériség a magasabb szinteken egységbe forr az egész 
emberiséggel, és az ő közvetítésével történik a nagy tartályból 
származó erő szétosztása az emberek számára. Az Adeptusok 
sugárzása a magasabb mentális síkon kivétel nélkül minden 
egóra rávetül, és így a lehető legnagyobb segítséget nyújtják a 
bennük lakozó élet kibontakozásához. Amely élet egy elpusz-
títhatatlan és növekedésre ítélt maghoz hasonlítható, mert a 
fejlődés ősereje, maga a Logosz rejlik igazi lényének szívé-



ben. Az emberben a növény már kikelt a talajból, és egyre ma-
gasabb rétegek felé törekszik. Fejlődése most nagymértékben 
az Okkult Hierarchia csatornáin keresztül érkező szellemi erő 
napfényének köszönhető. Ez az egyik lehetőség a fejletteb-
bek számára, hogy segítsék az alacsonyabb szinten lévőket, 
miközben egyre inkább osztoznak az isteni természetben, az 
isteni tervnek megfelelően.

Az Adeptusok mindegyike, aki vállalta ezt a különleges 
munkát, egyszerre hatalmas számú – gyakran sok milliónyi – 
embert áraszt el erejével, és mégis ez a kiáradó energia (csodá-
latos módon) úgy idomul e milliók mindegyikéhez, mintha ő 
lenne a befolyásának egyetlen célpontja, és úgy tűnik, mintha 
az egész figyelem csupán erre az egy egóra összpontosulna. 

Rendkívül nehéz mindezt a fizikai síkon megmagyarázni. A 
legkézenfekvőbb magyarázat szerint a Mesterek nirvánai tuda-
tai olyan pontokat képeznek, amelyek egyszersmind az egész 
nirvánai világot is magukba zárják. Az adott Mester ezt a tuda-
tot (pontot) különböző síkokra képes levinni, és egyfajta hatal-
mas buborékként kitágítani. Ennek a mérhetetlen gömbnek a 
külső részén helyezkednek el azok a kauzális testek, amelyek-
re az Adeptus hatni próbál. Teszi mindezt úgy, hogy a gömböt 
kitöltve minden egyén számára megjelenik. Így tölti meg éle-
tével emberek millióinak eszményképét, és így lesz számukra 
ő az eszményi Krisztus, Rama, Krishna, egy angyal vagy talán 
egy szellemi vezető.

Ez a munka teljesen más, mint a nagy egyházkerületek (plé-
bániák) felügyelete. Tevékenysége során egy Mester főként az 
olyan típusú emberekre fordítja a figyelmét, akiknek evolúci-
ója az ő saját fejlődési vonalán megy végbe, noha a legtöbben 
közülük természetesen semmit sem tudnak közreműködéséről. 
Mivel a Mestereknek sok egészen különleges esetet is kezel-
niük kell, ezért időnként a munka egy részét dévákra bízzák, 
akiknek – bizonyos jól meghatározott keretek között – elég 
nagy szabadságot adnak. A dévák pedig természetszellemeket 



alkalmaznak, és sokféle gondolatformát alkotnak, ennélfogva 
munkájuk széles tevékenységi területet ölel fel. 

AZ ÁHÍTAT FELHASZNÁLÁSA

A Szentségek Tudománya (The Science of the Sacraments) 
című munkámban már elmagyaráztam, hogyan használják fel 
a Nagy Lények a vallások szertartásait arra a célra, hogy az 
alacsonyabb síkokon erejüket a világra árasszák, és ezáltal a le-
hető legtöbb emberben siettessék a képességeiknek megfelelő 
szellemi növekedést. Természetesen mindez nem csupán val-
lásos szertartások keretei között történik, a Testvériség ugyan-
is minden kínálkozó alkalmat felhasznál. Valahányszor olyan 
emberek gyűlnek össze, akik valamennyien az áhítat befolyása 
alatt éppen nemesebb és magasabb rendű gondolatokba merül-
nek, nos az ilyen összejövetelek ideális lehetőségeket kínálnak 
az Adeptusok számára; amelyekkel ők sebtében élni is fognak, 
mivel ezek olyan gyújtópontokat képeznek, amik szellemi 
befolyásuk vezetékeként szolgálhatnak. Amikor az emberek 
szétszórtan élnek otthonaikban, akkor olyan különálló csator-
nákhoz hasonlóak, amelyek mindegyikén csak kevés erő tud 
áthatolni; de ha egy összejövetel alkalmából egybegyűlnek, 
akkor mintha egyfajta csővé egyesülnének, amelyen keresztül 
az áldás sokkal nagyobb áradata ömlik le, mint amekkora a 
különálló vezetékeken keresztül tudna leereszkedni. 

Benares szent városában milliónyi zarándokot láttam 
együtt, sokan közülük kétségtelenül tudatlanok és baboná-
sak voltak, de mindegyiküket elöntötte az áhítat, és egész 
lényükkel egy cél felé irányultak. Szinte felmérhetetlen az 
ilyen tömeg által generált odaadó érzések volumene, és az 
Adeptusok sohasem mulasztanak el egy ilyen lehetőséget, 
hogy azt fel ne használják valami jóra. Természetesen vitán 
fölül áll, hogy hasonló számú, és ugyanilyen lelkes, de intel-
ligens ember lényegesen nagyobb és olyan erőt tud kifejteni, 
amely az előbbinél magasabb világban képes tevékenykedni. 



Viszont egy pillanatra se essünk abba a hibába, hogy lebe-
csüljük egy tudatlan, ámde fanatikus embercsoport által ger-
jesztett hatalmas mennyiségű energia értékét. A Testvériség 
tagjai csodás képességgel bírnak a jó és a rossz különválasz-
tására, pontosabban, a nagy tömegű rossz közül a legkisebb 
jóra fordítható erőt is képesek kivonni.

Gyakran előfordul, hogy a legintenzívebb áhítat keserű 
szektás érzelmekkel társul. Ilyen esetekben az Adeptus kivon-
ja és felhasználja az odaadó érzések minden egyes részecské-
jét, egyszerűen semmibe véve és kihagyva a vad gyűlöletet, 
amelyet mi az áhítat egy részének képzelünk. Ezért a legin-
kább nemkívánatos tulajdonságokkal rendelkező emberek is 
teremtenek bizonyos mennyiségű jó karmát, bár tagadhatatlan, 
hogy ez a képességük nagymértékben fokozódna, ha megsza-
badulnának szerencsétlen tulajdonságaiktól.

Egy olyan város, mint Benares, mindig hatalmas erőközpon-
tot képvisel, még az éves zarándoklatoktól eltekintve is. Be-
nares a szent helyek és ereklyék városa, amelyeket az Adeptu-
sok szintén vezetékként használnak, és ugyanez vonatkozik a 
világon minden hasonló dologra. Vegyünk például egy olyan 
helyet, ahol az összes vallás nagy szentjeinek ereklyéit őrzik. 
Ha az ereklye valódi, akkor – mivel egy arra érdemes, méltó 
emberhez fűzi kapcsolat – adott mennyiségű erős mágneses-
ség sugárzik belőle, és ezért egy erőáramlatot rajta keresztül 
átküldve felhasználható az őt tisztelők megáldására. Sok eset-
ben azonban az ereklye nem valódi. Noha ez számunkra igen 
fontos körülménynek tűnhet, a valóságban azonban sokkal ki-
sebb a jelentősége, mint azt gondolnánk. Ugyanis, ha az embe-
rek hosszú időn keresztül az áhítat egy központját hozzák létre 
körülötte, akkor a Testvériség már önmagában ezért a tényért 
is hasonló hatékonysággal tudja azt hasznosítani, mintha egy 
valódi ereklye lenne. Az emberek valóságot érintő tévedése 
nem befolyásolja a relikvia hasznosságát, hiszen odaadásuk 
őszinte, és ez az, ami igazán fontos. Ha ezt jobban megértenék, 
akkor önvizsgálatra kényszerülnének azok a meggondolatlan 



emberek, akik hajlamosak nevetségessé tenni az olasz vagy 
spanyol katolikus parasztok babonáit, vagy lenézni az indi-
ai kulikat, mert olyan szentélyek előtt tisztelegnek, amelyek 
nyilvánvalóan nem azok, amiknek hiszik. Kétségtelen, hogy 
az igazság jobb, mint a tévedés, de emlékeztetnünk kell arra 
is, hogy a tudatlanoktól nem szerencsés mindaddig elszakítani 
odaadásuk tárgyait, amíg nem válnak képessé magasabb szin-
tekre emelkedni. Az ilyen képrombolás (ikonoklasztázia) csak 
szegényebbé teszi a világot, mert nemcsak az áhítatot rombolja 
le, hanem a Mesterek erejének hasznos csatornáit is elzárhatja.

Emellett nyilvánvalóan lehetetlen egy kellő ismeretekkel 
nem rendelkező parasztnak megítélnie egy ereklye valódisá-
gát, és nagyon méltánytalan lenne, ha jó szándékkal és szívé-
nek teljes ártatlanságával kiöntött áhítatának hatása olyasmitől 
függene, amiről neki nem lehet tudomása. A valóságok nagy 
világában az eseményeket soha nem irányítják ilyen rosszul. 
Az igazi odaadás teljes és szívből jövő választ nyer, akár va-
lódi, akár hamis az a tárgy, amely köré összpontosul. Maga az 
áhítat az igazi és egyetlen fontos tényező, ami számít, amely-
nek meg kell kapnia – és mindig meg is kapja – a megérdemelt 
viszonzást. A feltételezett ereklye csupán egy pont, amelyre 
az áhítat összpontosul, és egy képzeletbeli pont éppen olyan 
alkalmas erre, mint bármi más.

A TANÍTVÁNYOK MUNKÁJA

Már említettem, hogy a Mesterek tanítványai egyben ta-
noncok is, akik alacsonyabb szinteken az erő közvetítőiként 
szolgálnak, és ezen kívül sokféle munkát végeznek a civilizá-
ció és az emberi kultúra minden ágában, amelyek mindegyi-
ke az Adeptusok feladatai közé tartozik. A munka nagy részét 
azok végzik, akik a tanítványoktól inspirációt vagy buzdítást 
kapnak, továbbá az általuk létrehozott vagy befolyásolt külön-
féle társaságok és szervezetek. E hatások nélkül az emberiség 
igazán szegényebb volna, bár a népesség döntő többsége keve-



set tud valódi gazdagságának forrásáról. Maguk az Adeptusok 
nem fordulhatnak el magasabb rendű munkájuktól, hogy elvé-
gezzék ezeket az alacsonyabb és könnyebb feladatokat, mert 
ha ezt tennék, az egész evolúciós gépezet akadozna.

Az emberek néha megkérdezik, hogy ezek a Nagy Lények 
miért nem írtak például könyveket. Bizonyára elfelejtik, hogy 
az Adeptusok a világ evolúcióján munkálkodnak, amit alig-
ha hanyagolhatnak el azért, hogy az embereket információval 
lássák el a világ bizonyos részleteire vonatkozóan. Azt azon-
ban látnunk kell, hogyha egy ilyen Magas Lénynek lenne ideje 
könyvírásra, és az energiáját nem tudná hasznosabb célra for-
dítani, az a könyv messze felülmúlná minden elképzelésünket. 
De ha terv szerint minden munkát azoknak kellene elvégezni, 
akik már tökéletesen elsajátították azt, akkor nem nyílna lehe-
tőségünk képességeink fejlesztésére, és nehéz lenne bármilyen 
hasznosságot találnunk a világban való létezésünkben.

A Mesterek tanítványai által a közelmúltban megszerve-
zett nagy léptékű tevékenység egy olyan – asztrális síkon 
végzett – gyakorlati szolgálat, amelyről a Láthatatlan Segí-
tők (Invisible Helpers) című könyvemben írtam. A munka 
nagy része az újonnan elhunytak körében folyik, akik gyak-
ran döbbenetes zűrzavarban érzik magukat, ráadásul még 
szenvednek is, főként, ha életük során elrémítették őket a 
halál utáni kínzások rettenetes történeteivel, amelyek egyes 
elferdített szekták szellemi táplálékát képezik. Bár sok évvel 
ezelőtt, de már a Teozófiai Társulat életében alakult meg, és 
kezdett munkához a láthatatlan segítők csoportja. Eredetileg 
olyan, még élő emberekből állt a csoport, akik elhatározták, 
hogy a testük alvása alatti idejüket erre a segítő tevékenység-
re szentelik, de hamarosan nagyon sok olyan egyént is ma-
gukhoz vonzottak, akik már meghaltak, és akiknek korábban 
eszükbe sem jutott ez a munka.

Addig az asztrális világba újonnan érkezők többnyire ma-
gukra voltak hagyva, hacsak nem jutott eszükbe a rokonaiknak, 



hogy találkozzanak velük, és bevezessék őket az új életbe. Pél-
dául egy elhunyt anya halála után is vigyáz gyermekeire, és ha 
valamelyik közülük nem sokkal az anya után hal meg, akkor 
az anya megadja neki a szükséges segítséget és információt; 
és általában a halottak között a jóindulatúak átadják a tudá-
sukat azoknak, akiknek segítségre van szükségük. A régebbi 
civilizációkban, amikor a nagy és közös családok voltak a jel-
lemzőek, viszonylag kevés ember találta magát a halál túlol-
dalán egyedül, barátok nélkül. A keleti irodalom olvasói emlé-
kezhetnek arra, hogy a hindu vallási könyvek milyen gyakran 
hangsúlyozzák a családi kötelékek és kötelességek fontossá-
gát, amelyek a halál fátylán túli láthatatlan régiókra is kiter-
jednek. Mégis, az ottani állapotok némiképp hasonlítottak egy 
kórházak, iskolák vagy közérdekű tájékoztatási irodák nélküli 
országhoz, ahol sokaknak kell szenvedniük, amely állapot va-
lamilyen különleges csapás vagy háború idején természetesen 
még súlyosabbá vált.

A SZÁZADONKÉNTI ERŐKIFEJTÉS

Az Adeptusoknak a civilizáció érdekében kifejtett tevé-
kenységéről kitűnő képet nyújtanak elnökünk 1907-es lon-
doni előadásai, amelyek során arra is kitért, hogy a Test-
vériség milyen lépések segítségével igyekezett kiemelni 
Európát a középkori rettenetes sötétségből. Elmondta, hogy 
a tizenharmadik évszázadban egy Tibetben élő Nagy Lény 
olyan rendeletet hirdetett ki a Testvériség számára, amely-
ben előírta, hogy minden század utolsó negyedében erőfe-
szítéseket kell tenni Európa felvilágosítására. Ha gondosan 
áttekintjük a történelmet, láthatjuk, hogy ettől az időtől 
kezdve minden század vége felé egy-egy új fénysugarat bo-
csátott ki a Testvériség. Ezeket Fritz Kunz a következő táb-
lázatban foglalta össze:



1. A megújulás, a reneszánsz nyilvánvalóan lassú és foko-
zatos folyamat volt, ezért a legtöbb szakíró ennél valamivel 
későbbre teszi annak kezdetét, és azt Konstantinápoly 1453-
ban bekövetkezett bukásához kötné.

A legutóbbi ilyen törekvés a Teozófiai Társulat 1875-ös 
megalapítása volt. Alapos megfontolás után Morya és Kuthu-
mi Mesterek vállalták magukra a lépés felelősségét, és Mada-



me Blavatskyt választották ki arra a nemes feladatra, hogy a 
fizikai világban segítse őket. A teozófiai irodalom ismerői kö-
zül a legtöbben tudják, hogyan készítették fel őt az elvégzendő 
munkára, hogyan küldte őt a Testvériség Amerikába Olcott ez-
redes felkutatására, aki Madame Blavatsky hiányosságait – a 
szervezés és az emberek megszólításának erejét, hogy maga 
köré gyűjtse és mozgalommá formálja őket a külvilágban – 
volt hivatott pótolni, és hogyan alapították meg a Társulatot 
New Yorkban, és tették át később annak központját Indiába.

Amikor ezeket a sorokat írom, Társulatunk az emberiség 
szolgálatának ötvenedik évét töltötte be, és lehetetlen felbe-
csülni azt a hatalmas mennyiségű jót, amit az emberi élet min-
den területén tett. Hatása nem tagjainak vagy alszervezeteinek 
számából ítélhető meg, bár ez egyáltalán nem elhanyagolható, 
hiszen működése a világ minden civilizált részére kiterjed. Jel-
legzetes üzenetét az emberi törekvések minden területére vo-
natkozóan megszólaltatta, amelynek visszhangja sokszorosára 
szaporodott körülöttünk államférfiak és tudósok, irodalmárok 
és művészek, valamint számtalan további személy szavaiban 
és tetteiben, akik közül sokan talán még nem is hallották azt 
a szót, hogy teozófia. Felhívta a figyelmet a láthatatlan világ 
valóságára, és az elme erejére. A külső életben a globális test-
vériség igényét hangoztatta, nem az emberi életben való uni-
formizálásra, hanem a nagyon különböző egyének kölcsönös 
támogatására törekedve, akik mindannyian erősek a maguk 
sajátos típusában, és akiket kölcsönösen összeköt az önma-
guktól eltérő emberek iránti tisztelet felbonthatatlan köteléke. 
A Teozófiai Társulat olyan módon hozta össze Keletet és Nyu-
gatot, amilyenre még nem volt példa. Hangsúlyozta a vallások 
tisztességes összehasonlításának szükségességét, csalhatatlan 
tisztasággal feltárta tanításaik lényegi egységét és közös forrá-
sukat. És ezreket vezetett el a Mesterek lábaihoz, hogy minden 
erejükkel és teljes szívükkel örökké szolgálják őket az embe-
riség javára.



A FAJOK

A Testvériség a világért végzett munkája során nemcsak 
a jelennel, hanem a távoli jövővel is foglalkozik, és új fajok 
és nemzetek kialakulására készül fel, amelyekben az embe-
ri tulajdonságok harmonikus sorrendben fejlődnek. Ahogy a 
XIII. fejezetben látni fogjuk, az emberiség fejlődése nem vé-
letlenszerűen megy végbe, hanem éppen ellenkezőleg, a fajok 
kialakulása (a nagy világiskola bizonyos tulajdonságok kifej-
lesztésére hivatott osztályaiként) – sajátos fizikai, érzelmi és 
mentális jellemzőikkel – olyan pontos és határozott, mint bár-
melyik modern főiskola tanterve és órarendje.

A nagy árja faj, bár még nem érte el fénykorát, rendkívüli 
intelligenciája révén ma is uralja a világot; az atlantiszi fajt 
követve, amelynek népei még mindig az emberiség többségét 
alkotják, és földgolyónk szárazföldi felszínének nagy részét 
elfoglalják.

AZ ELJÖVETEL

Ezzel összefüggésben jelenleg három nagy munka van fo-
lyamatban, amelyek közül az első a Bodhisattva vagy Világta-
nító fizikai megtestesülésének és munkálkodásának az előké-
szítése. Ez a nagy személyiség ugyanaz a Krisztus, aki kétezer 
évvel ezelőtt Jézus testét foglalta el. Az ő eljövetele nem té-
vesztendő össze a már említett százévente előforduló esemé-
nyekkel. Azok az első sugárhoz és az okkult tevékenység azon 
részlegéhez tartoznak, amely a fajok és azok alosztályainak 
vezetésével foglalkozik; míg a Világtanító fizikai testet öltése 
hosszú idő távlatában csak egyszer bekövetkező esemény, és 
a második sugár működéséhez, azon belül pedig a vallás és 
nevelés csoporthoz kapcsolódik. 

A Világtanító már most is – belépésre készen – az ajtónk 
előtt áll, és azt reméljük, hogy a jövőben hatalmának, bölcses-



ségének és szeretetének egyre növekvő megnyilvánulásai lesz-
nek. A Keleti Csillagrendet 1911-ben azért hozták létre, hogy 
a Bodhisattva eljövetelét előkészítse. Azaz a világ minden 
szektájából és vallásából összefogja azokat az embereket, akik 
különböző okokból hisznek a Világtanító közeledtében, és azt 
minden lehetőséget megragadva hirdesse az egész világon, va-
lamint felkészítse tagjait az eljövendő Úr szolgálatára. 

Mivel az Úr Maitreya úgy döntött, hogy elnökünkön ke-
resztül jelenti be eljövetelét a világnak, joggal feltételezhetjük, 
hogy tanítása némiképp egybe fog esni azokkal az eszmék-
kel, amelyeket Madame Blavatsky az elmúlt harminchét év-
ben olyan csodálatos ékesszólással hirdetett. A keresztények 
egyes szektái még mindig ragaszkodnak ahhoz a babonához, 
hogy az eljövetel valódi célja az emberiség megítélése és a 
Föld elpusztítása, ennélfogva hitükhöz nagyfokú félelem és 
bizonytalanság kapcsolódik. De minden Istentől való félelem 
félreértésből ered.

Krisztus eljövetele csakugyan egy véghez kapcsolódik. De 
nem a világ végéhez, hanem egy korszak vagy időszak lezárá-
sához. A görög aion és az angol aeon szavak jelentése ugyanis 
megegyezik, és ahogy Krisztus kétezer évvel ezelőtt azt mond-
ta, hogy a zsidó törvények korszaka véget ért, és ő az evangé-
lium törvényét állítja a helyükbe, úgy az evangélium korszaka 
is véget fog érni, amikor Krisztus visszatér, és új törvényeknek 
veti meg az alapjait. Miután csak egyetlen igazság létezik, a 
tanítás tartalmilag természetesen ugyanaz marad. Talán egy 
kicsit világosabban fogja azt elénk tárni, mivel az elmúlt két-
ezer év során az emberiség is keresztülment némi fejlődésen. 
Minden bizonnyal valamilyen frissített formában kerül majd 
kihirdetésre, a mai korhoz alkalmazkodó kifejezésmóddal, 
és lesznek benne olyan részek, amelyek emberek tömegeihez 
fognak szólni. 

A tanítás tartalma nem változhat, hiszen ez képezi minden 
vallás fundamentumát. Amíg a vallások közlési módszereiket 



illetően különböznek, addig a követendő életmód megítélésé-
ben egyetértenek. A kereszténység, a buddhizmus, a hinduiz-
mus és a mohamedánizmus külső jegyei között jelentős eltéré-
seket találunk. De ha megvizsgáljuk bármelyik vallás odaadó 
követőjének napi gyakorlatát, akkor azzal kell szembesülnünk, 
hogy – lényegét tekintve – mindannyian pontosan ugyanazt 
az életet élik. A fenti vallások egybehangzóan ugyanazokat az 
erényeket tartják követésre méltónak, és ugyanazokat a bűnö-
ket elkerülendőnek.

Mindegyik vallás azt hirdeti, hogy az embernek jótékony-
kodónak, igazmondónak, kedvesnek, becsületesnek és a sze-
gényekkel segítőkésznek kell lennie. Egyetértenek abban, 
hogy a szívtelen, kapzsi, kegyetlen, hazug és becstelen ember 
megreked a fejlődésben, és mindaddig nincs esélye a sikerre, 
amíg nem változtat az életmódján. Gyakorlatias emberként fel 
kell ismernünk, hogy a valóban fontos témákat a vallásokban 
nem a homályos metafizikai spekulációk jelentik, amelyek-
ről senki sem tudhat semmit teljes bizonyossággal, ennélfog-
va alapvetően nem is befolyásolhatják a viselkedésünket. Az 
igazán fontos szempontok számunkra a mindennapi életünket 
szabályozó olyan előírások, amelyek embertársainkkal való 
kapcsolatainkban ilyen vagy olyan emberré alakítanak minket. 
Ezek a szabályok minden létező vallásban megegyeznek, és 
ugyanazok lesznek az új tanításban is, bármi legyen is az.

A tanítást illetően jóslatainkkal talán egy kicsit tovább is 
merészkedhetünk. Bizonyára a középpontba állított és kihang-
súlyozott nagy igazság az lesz, hogy a világ minden rossza-
sága a szeretet és a testvériesség hiányából fakad. Vagyis, ha 
megtanulunk szeretni és testvériesen viselkedni, akkor minden 
gonoszság eltűnik, és beköszönt az aranykor. Nyilván nem 
azonnal – ezt nem is remélhetjük –, de legalább az emberek 
elkezdik majd maguk is belátni, hogy ezen az úton mennyivel 
többet nyerhetnek, mint a másikon. 



A HATODIK ALFAJ

E nagyszerű események közül a második az árja fajunk 
hatodik alfaja testének, érzelmeinek és elméjének formálása, 
amely már elkezdődött Amerikában és Ausztráliában, és ta-
lán a világ más részein is. A Manu elméjének és akaratának 
nagy modellező ereje a belső síkon működik, megváltoztatva 
az új kor gyermekeinek még a fizikai típusát is, bárhol is le-
gyenek azok erre fogékonyak. A Testvériség külvilágban dol-
gozó néhány fiatalabb tagja pedig azt az utasítást kapta, hogy 
lehetőség szerint biztosítsák az új fajnak megfelelő oktatást és 
képzést. Ez a munka még csak most kezdődött, de hamarosan 
hatalmas méretűvé duzzad, mígnem néhány rövid évszázadon 
belül az ifjúkorú hatodik alfaj már megkülönböztethető és cso-
dálatra méltó lesz az új világban, miközben a régi világ az ötö-
dik alfajt fejleszti éretté és tökéletessé. Még később a ragyogó 
és dicsőséges férfikorát elérő hatodik alfaj úgy fogja áldását 
árasztani az ötödikre, hogy egy fajnak először adatik meg a 
termékeny és tiszteletreméltó korban történő derűs és méltó-
ságteljes hanyatlás lehetősége. Ez lehet a mostani csecsemő-
fajnak a jutalma a jelenlegi és eljövendő szolgálataiért, azért 
az áldozatteljes és diadalmas küzdelemért, amelyet a sötétség 
erői ellen folytatott, ezzel számunkra korábban soha nem is-
mert lehetőségeket megnyitva.

Felmerül a kérdés, hogy mit is jelent voltaképpen az új, 
hatodik alfajhoz való tartozás. A kérdés tökéletes megvála-
szolásához elképzeléseink nem eléggé rugalmasak. Amikor 
a hatodik alfaj teljes mértékben kialakul, olyan határozott 
fizikai, asztrális és mentális tulajdonságokat fog mutatni, 
amelyek az ötödik alfajhoz tartozó átlagember esetében nem 
figyelhetők meg. Ne feledjük, hogy fokozatosan kell felépül-
nie az ötödik alfajból, és ezeket az új tulajdonságokat egyen-
ként kell kifejleszteni valamennyi érintett egóban. A felké-
szülés folyamata hosszú, és akár több életre is kiterjedhet. 
Amikor tehát körülnézünk, és megvizsgáljuk az embereket 
(különösen a fiatalokat) ebből a szempontból, nem várhatjuk 



el, hogy azonnal meg tudjuk mondani, hogy az egyik az új 
alfajhoz tartozik, a másik pedig nem.

Egy pontosabb megállapítás valahogy így festene: „Úgy tű-
nik, hogy A (személy) az új alfaj jellemzőinek körülbelül hu-
szonöt százalékával, B talán ötven százalékával, C pedig nagy 
arányban, közel hetvenöt százalékával rendelkezik. D-ben vi-
szont nem látok semmi hiányosságot, amennyire meg tudom 
ítélni, ő már teljesen kifejlődött.” Meg kell értenünk azt is, 
hogy egy átlagos, általunk reményteljesnek tartott fiatal alig-
hanem az A csoporthoz tartozik, mert a B-sek még igen ritkák 
a világon, míg a C és D csoportok úgyszólván nem is léteznek, 
a mi szűk körünktől eltekintve. Azt se felejtsük el, hogy a fej-
lődés nagyon egyenlőtlen. Például egy fiatal jelentős asztrális 
vagy mentális fejlődést érhet el anélkül, hogy mindez a fizikai 
síkon markánsan megmutatkozna, vagy szerencsés öröklődés 
révén olyan fizikai teste lehet, amely a valóságot meghaladó 
fejlettséget érzékeltet a magasabb világokban. Egyelőre na-
gyon kevesen vannak, akik az új alfaj összes ismérvét képesek 
felmutatni. Azok már elégedettek lehetnek, akik egy vagy ket-
tő ilyen tulajdonsággal rendelkeznek. 

Még a legmagasabb szinten sem lesz teljes azonosság. Hi-
szen például egy hosszas koponyájú (dolichocephal) fajnak 
mindig lesznek rövid fejű (brachycephal) alosztályai, és lesz-
nek köztük szőke és sötét hajú, valamint kék és barna szemű 
emberek egyaránt. Természetesen az asztrális és mentális jel-
lemvonások a fontosabbak, de a legtöbb esetben benyomásunk 
kialakításakor kénytelenek vagyunk csupán a fizikai megjele-
nésre szorítkozni. 

A hatodik alfaj alap jellemvonása az önzetlenség és a szolgálat 
iránti erős elköteleződés, amelyek tevékeny jóindulattal és nagy-
lelkű toleranciával párosulnak. Aki megfeledkezik a saját örömé-
ről, és kizárólag mások megsegítésén gondolkodik, nos, az ilyen 
személy már messzire jutott az úton. A megkülönböztető képesség 
és a józan ész szintén az alfaj kiváló jellemvonásai közé tartozik.



Az alfaj meghatározó testi jegyei közül talán a legjellem-
zőbbek a finoman formált kezek és lábak, a vékony ujjak és az 
ovális körmök. Az ujjak vékonysága különösen oldalról nézve 
szembetűnő. A bőr mindig tiszta és sohasem durva textúrája 
is fontos jellegzetessége az alfajnak. Ami az arcot illeti, a kö-
vetkező három alaptípust különböztethetjük meg: kifejezetten 
ovális arc, magas homlokkal, kevésbé ovális arc, széles hom-
lokkal, és a ritkaságszámba menő igazi brachycephal arc (a 
brachycephal koponya szélessége a hosszának négyötöde). A 
hatodik alfajhoz közeledő személynek van valamilyen meg-
különböztető jellegzetessége, amely hamar felismerhető, ha 
valaki azt célzottan keresi.

Független megfigyelőktől és tanulmányozóktól gyakran 
halljuk, hogy egy új fajtípust fedeztek fel, amely különösen 
Kaliforniában, Ausztráliában és Új-Zélandon látható. 1923-
ban például Pape kapitány a Brit Egyesület előtt tartott egy 
beszédet, amely ezzel az általa ausztrál-amerikainak nevezett 
fajjal foglalkozott, és előadásában az alábbiak szerint mutatta 
be a faj sajátosságait:

„A fej általában kupola alakú, különösen a homlok tájékán; 
eltérés mutatkozik az úgynevezett „alacsonyan álló fülhöz” ké-
pest; a haj és a bőr finom; a szemek fényesek és intelligensek, 
de nem teltek; az orrnyereg korán kifejlett; az ajak érzékeny és 
mozgékony; a szemöldök kiemelkedő; az agy homlok felé eső 
része erősen fejlett; az arctípus kissé háromszög alakú, de nem 
éles; az egész test általában harmonikus, arányos és egészséges, 
egyáltalán nem az a „csak agy és semmi test” típus. Az új faj 
gyermeke lelkileg hamar viszonozza az együttérzést; szánalmat 
érez a szenvedők iránt; könnyen felfogja az elveket; gyors az 
intuíciója; alaposság, érzékenység és gyors igazságérzet jellem-
zi; távol áll tőle a papagájszerű intelligencia; és buzgón segít 
másokon. Nem szereti a durva ételeket, és gyakran egyáltalán 
nincs étvágya. Egyéb tekintetben egészen rendes gyermek, de 
nagy szeretetre és megértő tanítókra van szüksége.”



Az előző évben a Los Angeles Sunday Times című lapban egy 
hosszú cikk foglalkozott a Kaliforniában és Új-Zélandon megje-
lenő új fajjal. Az új faj gyermekeinek tulajdonított néhány men-
tális és fizikai tulajdonság ismertetése után az írás különösen a 
rendkívüli kiegyensúlyozottságukat és intuíciójukat emelte ki.

A HATODIK GYÖKÉRFAJ

A harmadik nagy esemény a hatodik alapfaj (gyökérfaj) 
megalapítása lesz, ami fizikailag körülbelül 700 év múlva jön 
létre Kaliforniában. Egy olyan közösség fog ott kialakulni, 
amelynek élén a hatodik gyökérfaj Manujaként a mi Morya 
Mesterünk fog állni, és munkáját – mint Bodhisattva – korsza-
kokat átívelően hű munkatársa, Kuthumi Mester fogja segíteni. 
Erről a közösségről már írtunk az Ember: Honnan, Hogyan és 
Hová (Man: Whence, How and Whither) című könyvünkben. 
Bár ez csak néhány évszázad múlva lesz esedékes – ami az 
emberi létezést tekintve ugyan rövid idő, és amiről életeinkre 
visszatekintve mindnyájan meg is fogunk győződni –, ennek 
ellenére az előkészületek már javában folynak, amelyekből a 
Teozófiai Társulat is jelentős mértékben kiveszi a részét.

A Teozófiai Társulat minden alosztályának serkentenie 
és bátorítania kell valamennyi tagját, hogy teozófiai tudását 
– természetesen temperamentuma, képességei és az emberi
kapcsolatai révén adódó lehetőségei szerint – a külvilágban 
is alkalmazza, elősegítve ezzel a jelenlegi faj fejlődését. Egy 
sokféle típusú személyt tömörítő teozófiai csoportban a tagok-
nak segíteniük kell egymást. Amennyiben a páholy eszméihez 
hűséges módon működik, akkor a tagok nagymértékű jellem-
fejlődésen fognak keresztülmenni. Ugyanis a testvériség szel-
lemében olyan oktatásban részesülnek, amilyet a világon más-
hol aligha találnának. A legtöbb társulat egy adott cél elérésére 
vagy valamely irányzat megvalósítására alakul, de a Teozófiai 
Társulatban tudjuk, hogy noha a tökéletesedés egyik modellje 
az egyik embert, a másik pedig a másikat vonzza a legerőtel-



jesebben, az emberek testvérisége nem fog megvalósulni akár-
melyik eszmény – szeretet, igazság vagy szépség – elkülönült 
diadalával. Ehhez mindezen szálak egyetlen erős kötéllé foná-
sa szükséges, amely örökre az istenihez köt bennünket. Ahogy 
régen a Hitopadesha című indiai szövegben írták:

„A kis dolgok egyre hatalmasabbá válnak,

Ravaszul kombinálva,

Megkötni dühös elefántokat is lehet,

Fűszálakból font kötéllel.”

Ilyen a testvériség szelleme, amelyet az igazi teozófus fo-
kozatosan sajátít el, mivel belső késztetésből, és nem külső 
kényszerből ragaszkodik a társaihoz. A Teozófiai Társulat 
tagjai a Mesterek által olyan képzést kapnak, amely – siker 
esetén – alkalmassá teszi őket arra, hogy a hatodik gyökérfaj 
közösségében szülessenek újjá, amikor az a fizikai síkon majd 
létrejön.



XII. FEJEZET

A CHOHANOK ÉS A SUGARAK

A CHOHANOK

Az előző fejezetben megpróbáltam bemutatni a nagy Mes-
terek széleskörű munkájának néhány szeletét, de ezeken kívül 
természetesen számos egyéb tevékenységet is végeznek, ame-
lyek némelyikéről úgyszólván semmit sem tudunk. A rendel-
kezésünkre álló információk alapján azonban annyi megálla-
pítható, hogy hatalmas és változatos munkát folytatnak, amit 
az egyes Adeptusok – vérmérsékletük és preferenciáik szerint 
– eltérő módon végeznek. A Nagy Fehér Testvériségben is tet-
ten érhető az a mindenütt megfigyelhető hétszeres megosztott-
ság, amit szeretnék részletesebben kifejteni. A hierarchiában a 
hét sugár tökéletesen megkülönböztethető. Az első vagy kor-
mányzó sugarat a Világ Ura irányítja. A második sugár élén az 
Úr Buddha áll, és közvetlenül alattuk következik ahhoz a gyö-
kérfajhoz tartozó Manu, illetve Bodhisattva, amelyik az adott 
időben a Földön éppen a legjelentékenyebb. Velük párhuzamos 
rangban áll a további öt sugarat felügyelő Mahachohan, amely 
sugarak mindegyikének egyébként megvan a maga külön veze-
tője. A következő fejezetben áttekintést adok a hierarchia ma-
gasabb szintjeiről, és megpróbálok némi betekintést engedni a 
harmadiktól a hetedikig terjedő sugarak fejei, valamint Morya 
és Kuthumi Mesterek munkáiba, akik az első és a második sugár 
vonatkozásában töltenek be hasonló rangot. 

A Chohan cím azokat az Adeptusokat illeti meg, akik már 
átestek a hatodik beavatáson, de ugyanezt a szót használják a 
harmadiktól a hetedikig terjedő sugarak vezetőire is, akik na-
gyon fontos és magas rangú tisztségeket töltenek be a hierar-
chiában. Úgy tudjuk, hogy a Chohan szó jelentése egyszerűen 
„Úr”, és ezt a szót általánosságban és konkrétan is használják, 
akárcsak Angliában a lord kifejezést. Egészen más, ha valaki-
nek jár a lord elnevezés, mint amikor például Lord Kancellár-
ról vagy a grófság Lord Lieutenantjáról beszélünk. 



Ugyanez a kifejezés jelenik meg a Dhyan Chohan névben 
is, amellyel gyakran találkozhatunk A Titkos Tanítás (The Sec-
ret Doctrine) című könyvben és másutt is. Ebben az esetben az 
elnevezés olyan magas rangú lényekre vonatkozik, akik telje-
sen kívül esnek bolygónk okkult hierarchiáján.

DJWAL KUL MESTER TÁBLÁZATA

Ha meg akarjuk érteni a Mesterek munkájának ide vonat-
kozó részét, akkor foglalkoznunk kell a hét sugár jelentésével. 
Ami egy meglehetősen nehéz feladat. Ezekről a sugarakról 
régebben jutottam hozzá bizonyára hiányos, viszont nagyon 
értékes információkhoz. Tökéletesen emlékszem arra az alka-
lomra. Mr. Cooper-Oakley és én egy hindu testvérrel beszél-
gettünk a tetőn Adyarban a korai időkben, amikor a huszon-
kilenc hektárnyi féldzsungel területen még csak a központi 
épület állt. Hirtelen odajött hozzánk Djwal Kul Mester, aki 
akkoriban Kuthumi Mester tanítványa volt. Djwal Kul Mes-
tertől azokban a napokban számos tanításban részesültünk, és 
mindig rendkívül kedves és türelmes volt velünk. Beszélgetés 
közben felmerült a sugarak kérdése, és Mr. Cooper-Oakley a 
rá jellemző módon így szólt: „Ó, kérem, Mester, elmondana 
nekünk mindent a sugarakról?”	

A tanítónk szeme megcsillant, és a következőket mondta: 
„Nos, addig nem mondhatok el mindent róluk, amíg el nem 
értek egy magasabb beavatást. Amit most közölhetek veletek, 
az mindenképpen részleges és félrevezető lenne a számotok-
ra. Beéritek ennyivel, vagy megvárjátok, amíg elmondhatok 
mindent?” Miután egy fél kenyér is több a semminél, úgy gon-
doltuk, hogy az előbbi lehetőséget választjuk. Feljegyeztük az 
általa adott felettébb érdekes információkat, amelyek jelentős 
része – ahogy előre jelezte – érthetetlen volt a számunkra. 
Ezután így szólt: „Ennél többet nem mondhatok, mert foga-
dalmam hallgatásra kötelez, de ha intuíciótok többet képes 
kiolvasni belőle, akkor megmondom, hogy igazatok van-e.” 



Még ez a töredékes felvilágosítás is mérhetetlenül értékes volt 
a számunkra.	

A következő 5. ábra a sugarakat és azok jellegzetességeit 
mutatja be, ahogy Djwal Kul Mester akkor nekünk elmagya-
rázta:

Megértette velünk, hogy a sugarakhoz tartozó vallások nem 
tekinthetők szükségszerűen azok tökéletes kifejezőinek, ha-
nem egyszerűen csak a Földön fennmaradt emlékei annak az 
utolsó alkalomnak, amikor a hozzájuk tartozó sugár gyakorolt 
uralkodó befolyást a világra. Az első sugár mágiája és a hetedik 
jellemző tulajdonsága nincs meghatározva, de elképzelhetjük, 

5. ábra



hogy az előbbi a kriyashakti, az utóbbi pedig a dévák birodalmá-
val való együttműködés. Hórusz születésének jelentését ugyan 
nem sikerült megfejteni, de a negyedik sugár egyik jellemzője-
ként a cselekvés és kölcsönhatás erőinek – vagyis a természet 
férfi és női erőinek – felhasználását jelölték meg. Valahányszor 
fallicizmussal (nemi erő használatával) találkozunk a különbö-
ző vallásokban, azok mindig ezzel a sugárral kapcsolatos va-
lamilyen titkok materializálódásának és téves felfogásának kö-
szönhetők. A hetedik sugár igazi fejlődése a magasabb dévákkal 
való kommunikáció, és a tőlük nyerhető oktatás lehet.	

A fentiek fényében világosan kell látnunk, hogy a sugarakról 
eddig nyert információim eléggé töredékesek. Nemcsak, hogy 
nem adnak teljes beszámolót a témáról, de még csak tökéletes 
vázlatot sem nyújtanak, mivel egyértelműen közölték velünk, 
hogy a nekünk adott leírásban hatalmas hézagok vannak, ame-
lyek kitöltésére csak sokkal később nyílik lehetőség. Tudomá-
sunk szerint eddig nagyon keveset írtak erről a témáról, és azt 
a keveset is olyan burkoltan fogalmazták meg, hogy módfelett 
nehezen érthető. Az okkult tanítók pedig kifejezetten tartózko-
dóak, amikor erről a témáról kérdezik őket.

Mialatt jelen könyv első kiadása megjelent, a témát illetően 
egy igazán fontos mű látott napvilágot: A Hét Sugár (The Se-
ven Rays) című mű Ernest Wood professzor tollából. A könyv 
rendkívül tanulságos, és egészen új szemszögből közelíti meg 
a kérdéses témakört.

A HÉTSZERES FELOSZTÁS
Meg kell értenünk azt az alapvető rendezettséget, hogy a 

megnyilvánult világban minden létező – legyen szó akár élet-
ről, akár anyagról – bizonyos módon hétszeres felosztással bír.   
A mi világ-láncolatunkban fellelhető minden élet áthalad a hét 
sugár hozzá tartozó valamelyikén, és mindegyik sugár további 



hét alosztállyal rendelkezik. A világegyetemben tehát negyven-
kilenc ilyen sugár van, amelyek hetes csoportokban alkotják a 
hét nagy kozmikus sugarat, és amelyek a hét nagy Logoszból 
vagy azokon keresztül áramlanak. A mi világláncunkban azon-
ban, így talán a Naprendszerünkben is, e nagy kozmikus suga-
rak közül csak egy működik, és ennek felosztását képezi a mi 
hét sugarunk. Természetesen nem szabad azt feltételeznünk, 
hogy a mi Naprendszerünk az egyetlen megnyilvánulása ennek 
a bizonyos Logosznak, mivel a hét nagy Logosz mindegyikének 
milliónyi, tőle függő rendszere lehet. Ahogy azt A Belső Élet 
(Inner Life) című művemben kifejtettem:

„Az egész Naprendszerünk az ő Logoszának a megnyil-
vánulása, és minden benne található részecske határozottan 
ezen Logosz valamelyik testének az alkotóeleme. A Naprend-
szer valamennyi fizikai anyaga összességében véve a Logosz 
fizikai testét alkotja. A benne lévő minden asztrális anyag a 
Logosz asztrális testét képezi, az összes mentális anyag pedig 
a Logosz mentális testét teszi ki, és így tovább.” A saját rend-
szerét messzire túl- és felülszárnyalva rendkívül széleskörű és 
nagyszerű léttel rendelkezik, de ez a legkevésbé sem befolyá-
solja az imént megfogalmazott kijelentés igazságát.  

A Naplogosz hét Bolygólogoszt foglal önmagában, ame-
lyek mintegy benne elhelyezkedő erőközpontokként és csa-
tornákként árasztják szét az energiáját. Ugyanakkor, bizonyos 
értelemben a Naplogosz alkotóelemeiként is definiálhatók. 
A Naplogosz testeit alkotó anyag képezi egyúttal az ő testei-
ket is, hiszen sehol az egész rendszerben nem található olyan 
anyagrészecske, amely valamelyiküknek ne képezné alkotó-
részét. Mindez az összes világra nézve is igaz. Vegyük egy 
pillanatra példaként az asztrális világot, mert anyaga kutatási 
célra megfelelő mértékben folyékony, ugyanakkor közel áll a 
fizikai sík (felfogás) határaihoz is.  

A Naprendszer asztrális anyagának minden részecskéje al-
kotóeleme a Naplogosz asztrális testének, de egyúttal része va-



lamelyik Bolygólogosz asztrális testének is. Ne feledjük, hogy 
ebbe beletartozik a mi asztrális testünket alkotó asztrális anyag 
is. Nincsen olyan részecskénk, amely kizárólag a sajátunk len-
ne. Minden asztrális testben előfordulnak a hét Bolygólogosz 
bármelyikének a részecskéi, az arányok azonban végtelenül 
különbözőek. Azoknak a Monádoknak a testeiben, amelyek 
eredetileg valamelyik Bolygólogoszon keresztül jöttek létre, 
egész fejlődésük során továbbra is több részecske lesz az adott 
Bolygólogoszból, mint bármelyik másikból. Mindezek alapján 
az emberek megkülönböztethetők úgy is, hogy elsősorban a 
hét Nagy Hatalom melyikéhez tartoznak.

A HÉT SZELLEM
Keresztény vonatkozásban ez a hét Nagy Lény Szent János 

evangélista látomásában köszön vissza, aki ezt mondta: „És 
hét tűzlámpa égett a trón előtt, amely Isten hét szelleme.” (Je-
lenések Könyve, IV. 5.) Ők a misztikus hét Bolygólogosz, akik 
a Nagy Logosz életközpontjai, egyúttal a mi sugaraink igazi 
fejei – nemcsak a mi világunk, hanem az egész Naprendszer 
vezetői. És mindannyiunknak ezen misztikus hét valamelyi-
kén keresztül kellett érkeznie.  

Ők a Titkos Tanítás (Secret Doctrine) hét Magasztos Ura, 
az Ősi Hetek, a Teremtő Erők, a Testetlen Intelligenciák, a 
Dhyan Chohanok és a Jelenlét Angyalai. De ne feledjük, hogy 
ezt az utolsó elnevezést két egészen eltérő értelemben hasz-
náljuk, amelyeket nem szabad összetévesztenünk. Keresztény 
testvéreink között az Eucharisztia minden ünnepén megjelenik 
egy „Jelenlét Angyala”, aki valójában az Úr Krisztus gondo-
latalakja, tudatának hordozója, és így joggal nevezik jelenléte 
megnyilvánulásának. A Nagyok viszont egészen más okból 
kapják ezt a titulust. Ők tudniillik örökké a Logosz jelenlé-
tében állnak, az általuk vezetett sugarakat – azaz bennünket 
– képviselve, hiszen mindannyiunkban megnyilvánul minde-
gyikük isteni életének egy része.



Ugyan mindannyian alapvetően egy sugárhoz tartozunk – 
amely csatornán keresztül a Monád az örökkévalóból az időbe 
áramlik –, mégis az összes sugárból található bennünk valami. 
Egyikünkben sem érhető tetten olyan cseppnyi erő vagy apró 
anyagszemcse, amely ne képezné valóságos részét e csodás Lé-
nyek valamelyikének. A szó szoros értelmében az ő szubsztan-
ciájukból vagyunk összetömörítve – mindegyikéből, bár mindig 
csak egyik az uralkodó. Ezért ezeknek a nagyszerű Csillagan-
gyaloknak még a legkisebb mozgása is szükségszerűen – bizo-
nyos mértékig – hat valamennyiünkre. Hiszen mi az ő csontjuk-
ból való csontok, a húsukból származó húsok, a szellemükből 
eredő szellemek vagyunk; és ez a nagyszerű tény képezi az aszt-
rológia gyakran félreértett tudományának az alapját.

Mi mindannyian folyamatosan a Naplogosz vonzásához tar-
tozunk. A hozzá tartozó rendszerben ő mindenütt jelen van, és 
rajta kívül nem található semmi. A fenti hét Szellem azonban 
egészen különös értelemben képezi a Naplogosz részét. Ők a 
Naplogosz olyan megnyilvánulásai, amelyek szinte a tulaj-
donságait tükrözik vissza. Egyfajta erőközpontok, amelyeken 
keresztül a Naplogosz ereje kiárad. Erre utalnak a zsidók által 
nekik adott nevek is. Az első közülük mindig Michael, akit „a 
ti fejedelmeteknek” neveznek. Ezen név jelentése „Isten ereje”, 
vagy ahogyan néha értelmezik: „Akinek ereje Istenéhez hason-
ló”. Az El szó héberül Istent jelent, ami megjelenik a Beth-El 
kifejezésben, amely szó szerinti fordítása: „Isten háza”. A Biblia 
legelső versében Istent Elohimnak nevezik. Ez az El szó képezi 
mindegyik Szellem nevének végződését. Gabriel jelentése „Is-
ten mindentudása”, és őt néha Isten hősének is hívják. A Merkúr 
bolygóhoz kapcsolódik, ahogyan Michael a Marshoz. Raphael 
„Isten gyógyító erejét” jelenti, és a Naphoz kötődik, amely a 
fizikai síkon az egészséget adó nagy erőt jelenti a számunkra. 
Uriel jelentése „Isten fénye vagy tüze”, míg Zadkielé „Isten jó-
sága”, és utóbbi a Jupiter bolygóhoz kapcsolódik. A többi arkan-
gyalt általában Chamuel és Jophiel néven szokták emlegetni, de 
jelenleg nem emlékszem a jelentésükre vagy a bolygóikra.



Szent Dénes a hét Szellemet építőknek és Isten munkatársa-
inak nevezi. Szent Ágoston szerint ők az Isteni Gondolat vagy 
Prototípus birtokosai. Aquinói Szent Tamás meglátása alapján 
Isten az elsődleges, a szóban forgó angyalok pedig a másodla-
gos okai minden látható hatásnak. Minden a Logosz által törté-
nik, de ezen Bolygószellemek közvetítésével. A tudomány azt 
állítja, hogy a bolygók az anyag véletlenszerű halmazai, lénye-
gében ködfoltok tömegeiből származó sűrűsödések. Amely 
kétségtelenül így is van. Ugyanakkor felvetődik a kérdés, 
hogy a bolygók miért éppen ezeken a pontokon alakultak ki? 
Mert mindegyik mögött egy élő intelligencia áll, amely úgy 
választja ki ezeket a pontokat, hogy azok egyensúlyban legye-
nek egymással. Valóban, minden létező a kozmikus törvények 
szerint működő természeti erők eredménye, de ne felejtsük el, 
hogy minden erő mögött mindig ott van az irányítója, egy kor-
mányzó és vezető intelligencia. Amikor így jellemeztem őket, 
a keresztény terminológiát használtam, de ugyanezek a Nagy 
Lények más neveken minden nagy vallásban megtalálhatók.

A LÉNYEK HÉT TÍPUSA
Tehát az önmagunkká váló ősanyag vagy szellem a diffe-

renciálatlan végtelenből először hét csatornán keresztül 
áramlott ki. Mint ahogyan egy medencéből hét olyan csövön 
keresztül folyik ki a víz, amelyek egymástól véglegesen meg-
különböztethető színűre festik a rajtuk áthaladó folyadékot. 
Az összes egymást követő – elemi, ásványi, növényi és állati 
– birodalomban a sugarak különböznek egymástól, miként az
emberiben is, bár az alsóbb birodalmakban a sugár befolyása 
természetesen eltérő módon hat. Mivel ezen a szinten nincs in-
dividualizáció, például egy állatfaj minden egyede nyilvánva-
lóan ugyanahhoz a sugárhoz tartozik. A világ minden állatfaja 
– a hozzájuk kapcsolódó sugaraknak megfelelően – hét párhu-
zamos oszlopba csoportosítható. És miután egy állat kizárólag 
az emberrel való társulás révén képes egyéniesülni (individu-



alizálódni), ezért mindegyik sugár élén a háziállatok egy bi-
zonyos osztálya áll, amelyeken keresztül az individualizáció 
az adott sugarak mentén megtörténhet. Például ilyen külön-
álló osztályokat alkotnak az elefántok, a kutyák, a macskák, 
a lovak és a majmok. Mindezek alapján megállapítható, hogy 
mondjuk egy kutyát éltető egyetemes élet-impulzus soha nem 
lesz képes megeleveníteni egy lovat vagy egy macskát, hanem 
ugyanazon a fajon belül fog manifesztálódni mindaddig, amíg 
az individualizáció meg nem történik.

Abból a célból még nem végeztek kutatásokat, hogy az 
egyes sugarakhoz milyen állatok és növények tartoznak. Né-
hány évvel ezelőtt viszont volt szerencsém megvizsgálni a drá-
gaköveket, és megállapítottam, hogy minden sugárnak meg-
vannak a maga képviselői, amelyeken keresztül a sugár ereje 
hatékonyabban érvényesül, mint bármely másikon keresztül. 
Itt mutatom be A Szentségek Tudománya (The Science of the 
Sacraments) című könyvben található táblázatot, amely feltün-
teti az egyes sugarak élén álló drágaköveket, valamint a velük 
azonos sugárba tartozó, de alacsonyabb erejű ékköveket is. 



A fent leírtakból egyértelműen következik, hogy mindan�-
nyiunknak ezen hét sugár (típus) valamelyikéhez kell tartoz-
nia. Az emberi faj vonatkozásában mindig is felismerhetők 
voltak az ilyen alapvető különbségek. Egy évszázaddal ezelőtt 
vérmérsékletük szerint lanyháknak vagy heveseknek, élénkek-
nek vagy közönyösöknek nevezték az embereket. Az asztroló-
gusok pedig a bolygók nevei alapján Jupiter-, Mars-, Vénusz- 
vagy Szaturnusz-emberekként (és így tovább) osztályoznak 
minket. Úgy vélem, hogy ezek csupán különböző módszerek 
azoknak az alapvető különbségeknek a kifejezésére, amelyek 
annak a csatornának a következményei, amelyen keresztül 
történetesen létrejöttünk, vagy inkább, amelyen keresztül ezt 
elrendelték.

Azonban egyáltalán nem könnyű megállapítani, hogy egy 
közönséges ember melyik sugárhoz tartozik. Ugyanis nagyon 
belemerült az anyagba, és sokféle karmát hozott létre, ame-
lyek domináns része könnyen elhomályosíthatja lényegi típu-
sát, akár egy egész inkarnáción keresztül is. Ugyanakkor az 
Ösvényhez közeledő emberben a hozzá tartozó sugár karak-
terének megfelelő, határozottan ösztönző vagy vezető erőnek 
kell mutatkoznia. Olyan energiának, amely őt az adott sugárra 
jellemző munkába vagy szolgálatba vezeti, és az ott illetékes 
Mesterek egyikének lába elé juttatja, és ezáltal mintegy beirat-
kozik a sugár Chohanja által vezetett kollégiumba.

MÁGIA ÉS GYÓGYÍTÓ ERŐK
Talán megkönnyíti a típusbeli különbségek megértését, ha 

néhány példán keresztül megmutatom, hogy a különböző su-
garakhoz tartozó egyének mágia céljából milyen módszere-
ket alkalmaznának. Az első sugár embere minden bizonnyal 
– bármilyen eszköz használata nélkül – ellenállhatatlan aka-



raterejével érné el a célját. A második sugárhoz kapcsolódó 
személy szintén az akaraterejével dolgozna, de feltérképezné 
a különböző lehetséges módszerek teljes skáláját, és akaratát 
tudatosan a leghatékonyabb eljárás csatornájába irányítaná. 
A harmadik sugárhoz tartozó személy számára a mentális sík 
erőinek hasznosítása a legtermészetesebb, gondosan figyelve 
arra, hogy ezek a hatások pontosan mikor a legkedvezőbbek. 
A negyedik sugár embere ugyanerre a célra az éter finomabb 
fizikai erőit használná, míg az ötödik sugárbeli testvére in-
kább az asztrális fénynek nevezett áramlatokat hozná moz-
gásba. A hatodik sugárhoz tartozó egyén az ő külön Istensé-
gébe, és a hozzá intézett ima hatékonyságába vetett őszinte 
hit erejével igyekezne eredményt elérni, míg a hetedik su-
gár embere bonyolult szertartásos mágiát alkalmazna, és – 
amennyiben lehetséges – valószínűleg nem emberi szellemek 
segítségét kérné.

A betegségek gyógyítására tett kísérletek során az első su-
gár egyszerűen az Egyetemes Élet nagy forrásából merítene 
egészséget és erőt. A második sugár – a betegség természetét 
alaposan megértve – pontosan tudná, hogyan gyakorolhatja 
akaraterejét a leghatékonyabb módon. A harmadik megidéz-
né a Nagy Bolygószellemeket, és kiválasztaná azt a pillanatot, 
amikor az asztrológiai hatások jótékonyan hatnak a gyógy-
módok alkalmazására. A negyedik sugár főként fizikai esz-
közökre, például masszázsra hagyatkozna. Az ötödik főként 
gyógyszereket alkalmazna, a hatodik a hit által történő gyó-
gyítást választaná, a hetedik pedig mantrákat vagy mágikus 
invokációkat venne igénybe. A fenti esetekben a gyógykezelő 
természetesen szabadon használhatja az említett különböző el-
járások bármelyikét, de valószínűleg a saját sugarára jellemző 
módszert fogja a leghatékonyabbnak találni.



A SUGARAK CHOHANJAI
Az Adeptus Testvériség tagjai vonatkozásában az egyes 

sugarak különbözősége másoknál sokkal világosabban nyilvá-
nul meg, és mindez jól érzékelhetően látható az aurában. Egy 
adott sugár a hozzá tartozó Adeptus megjelenését és elvégzen-
dő munkáját is alapvetően befolyásolja. A sugarak megkülön-
böztető karaktereit talán akkor figyelhetjük meg a legjobban, 
ha tanulmányozzuk a harmadiktól a hetedikig terjedő sugarak 
öt Chohanjának, valamint az első két sugár Chohanjainak a 
munkáját. Utóbbiak ugyanolyan szintű tevékenységet végez-
nek az őket irányító Nagy Lények szolgálatában. A hierarchi-
ában a hét sugár vezetőiben tükröződik vissza a trón előtt álló 
hét Szellem.

Meg kell értenünk, hogy itt az egyes sugarakhoz csopor-
tosítható tulajdonságokat pusztán csak vázolhatjuk, és az 
Adeptusok adott sugarak élén végzett munkájának is csak a 
töredékét mutathatjuk be. Ismerjük fel azt is, hogy az egyik 
sugár tulajdonságainak teljes birtoklása semmi esetre sem je-
lenti a többi sugár jellegzetességeinek a hiányát. Ha például az 
egyik Adeptus kiemelkedik az erő tekintetében, akkor emellett 
az is igaz, hogy az odaadás, a szeretet és minden további tulaj-
donság vonatkozásában is elérte az emberi tökéletesség fokát.

Morya Mesterről, aki chohani szinten az első sugarat kép-
viseli, bizonyos mértékig már írtam. Sugarának minden rendít-
hetetlen és derűs erejével állja meg a helyét, és nagy szerepet 
játszik az emberek irányításának és a nemzetek formálásának 
munkájában, amelyről a következő fejezetben részletesebben 
fogok beszélni. Ugyanehhez a sugárhoz tartozik még Jupiter 
Mester is, aki India védnökeként működik a hierarchiában. 
Védelmezője annak a nemzetnek, amely az ötödik faj hosszú 
életén keresztül ápolja a faj összes lehetőségének magvait, és 
azokat a kellő időben eljuttatja az összes alfajhoz, hogy ott nő-
jenek, érjenek és gyümölcsözzenek. Mélyen belemerül a rej-
tettebb tudományokba is, amelyeknek a kémia és a csillagászat 



alkotják a külső burkát. Jupiter Mester munkája ékes példája 
annak a sokféle tevékenységnek, amelyek egy sugár keretein 
belül létezhetnek.

Kuthumi Mester, aki korábban a nagy tanító Pythagoras 
volt, szintén chohani szinten képviseli a második sugarat. Ez 
a bölcsesség sugara, amely nagyszerű tanítókat ad a világnak, 
és az itt végzett munkát a következő fejezetben a Bodhisattva 
és Buddha tevékenységével kapcsolatosan fogom bemutatni. 
Már beszéltem a Mesterből sugárzó csodálatos szeretetről és 
bölcsességről, akinek a szolgálata és követése számomra ki-
mondhatatlan öröm és megtiszteltetés. A tanítványok képzé-
séről általam leírtak főként az ő módszerein alapulnak. Más 
tanítók más sugarakon ugyanoda juttatják el tanítványaikat, 
ahová ő vezeti a sajátjait; és pontosan ugyanazokat a nemes 
tulajdonságokat fejlesztik ki bennük, és mindig a legkifogás-
talanabb eszközöket alkalmazzák, ennek ellenére módszereik 
mégis határozott különbségeket mutatnak. Sőt, valójában az is 
szerfelett változatos, ahogyan ugyanaz a Mester a különböző 
tanítványaival foglalkozik. 

A harmadik sugár élén a Velencei Chohannak hívott Nagy 
Mester áll. A sugár szolgálatában álló emberekre főként az erős 
alkalmazkodóképesség a jellemző. Az emberiség fejlődése ér-
dekében magukat rugalmasan a körülményekhez, a többi em-
berhez tudják idomítani, és ezáltal – Szent Pál szavait idézve – 
„mindenkinek mindenévé” válnak. A harmadik sugár mentén 
előrehaladott egyének nagy tapintattal rendelkeznek, és ritka 
képességüknek köszönhetően a megfelelő pillanatban mindig 
helyesen cselekednek. Ehhez a sugárhoz leginkább az aszt-
rológia tudománya kapcsolható. Ugyanis ez az a tudomány, 
amely képes meghatározni bármely cselekmény megtételére 
vagy adott erő aktiválására legoptimálisabb időpontot, és az 
adott pillanatban kerülendő tetteket egyaránt. Az asztrológia 
segítségével sok bajtól kímélhetjük meg, és tehetjük haszno-
sabbá magunkat.



A negyedik sugár Serapis Mester felügyelete alatt áll. A Teo-
zófiai Társulat korábbi napjaiban sokat hallottunk róla, mivel 
egy időben ő vette át Olcott ezredes képzését, amikor saját Mes-
terét (Morya Mestert) más feladatok kötötték le. A Mesterek kö-
zött gyakran előfordul a tanítványok ilyen különleges és átme-
neti célú cseréje. Ennek a Chohannak a harmónia és a szépség 
a speciális területe, és az ő típusába tartozó emberek mindaddig 
boldogtalanok, amíg nem képesek harmóniát teremteni környe-
zetükben. Munkájuk döntő hányadát ugyanis ezen az irányvo-
nalon végzik. A negyedik sugár alatt nagy jelentőséggel bírnak 
a művészetek, ezért sok művész tartozik ide.

Az ötödik sugár élén Hilarion Mester áll, az ő tudományos 
pontosságának nagyszerű minőségével. Hilarion Mester egy-
kor Iamblichus, az újplatonikus iskola képviselője volt, és Ma-
bel Collins közreműködésével neki köszönhetjük a Világosság 
az ösvényen és A fehér lótusz idillje című műveket. Ahogyan 
elnökünk találóan megfogalmazta, ő a „költői angol próza és 
a dallamos szavak mestere”. A Mester hatása a világ legtöbb 
nagyszerű tudósára kiterjed, és az ő sugara mentén előrehala-
dott emberek rendkívül pontos megfigyeléseket képesek vé-
gezni, és a tudományos kutatások terén abszolút megbízható-
ak. A Mester tudása természetesen messze túlmutat azon, amit 
általában tudománynak nevezünk, és ő sok olyan erőt ismer és 
használ, amelyeket a természet az ember életébe közvetít.

A természet reagál az emberiség hangulataira, és különböző 
módokon fokozza azokat. Ha valaki boldog és vidám, más te-
remtmények is élvezik a jelenlétét, a természetszellemek köré-
je sereglenek, és így a saját boldogsága is fokozódik. Ez a fajta 
reakció mindenhol megfigyelhető. Európa északi részén pél-
dául a természetszellemek kissé sóvárgóak, továbbá szomor-
kás és magukba forduló hangulatúak, és az ilyenek könnyen 
otthonra találnak Skóciában, Írországban, Walesben, Bretag-
ne-ban és hasonló helyeken. Kevésbé reagálnak az örömre, így 
az ottani emberek is hidegebbek és nehezebben jókedvre de-
ríthetők. Ezekben az országokban a természet kevésbé vidám, 



mindenütt sok az eső és borús az égbolt, szürke és zöld színű a 
táj, az élet és a költészet pedig vágyakozóra fordul.

Óriási a kontraszt az említettek és Görögország vagy Szicí-
lia között, ahol minden ragyogó, aranyszínű, kék és piros, és az 
emberek pedig láthatóan jókedvűek és boldogok. A természeti 
lények valósággal fürdenek az ilyen emberek boldogságában, 
és leginkább azokhoz vonzódnak, és azokra tekintenek nagy 
kedvteléssel, akik tele vannak örömteli szeretettel, és akiknek 
az aurája boldogságot áraszt. Manapság az élet ezen oldalának 
nagy részéről nem veszünk tudomást, bár a fizikai síkra vo-
natkozóan széles és részletes ismeretekkel rendelkezünk. Tud-
juk például, hogy a víz kémiai képlete H2O. Az ókori hinduk 
és görögök akár tudták ezt, akár nem, mindenesetre tisztában 
voltak a vízhez kötődő különböző természeti szellemek jelen-
létével, és olyan határozottan vették igénybe szolgáltatásaikat, 
mint ahogyan mi használjuk ma az elektromosság és a gőz ex-
panziós erejét sokféle gépezet hajtására.

Jézus Mester – aki a Tyanai Apollonius nevet viselő inkarná-
ciójában vált Adeptussá, és később a nagy dél-indiai vallási re-
formátor, Shri Ramanujacharya volt – uralja a hatodik sugarat, 
a bhakti vagy odaadás sugarát. Ez minden vallás odaadó szent-
jeinek és misztikusainak a sugara, és értük Chohan Jézus viseli 
a felelősséget, függetlenül attól, hogy milyen formában imádják 
Istent. Ezerkilencszáz évvel ezelőtt Tyanai Apolloniust a Testvé-
riség – többek között – azzal a küldetéssel bízta meg, hogy külön-
böző országokban bizonyos mágneses központokat hozzon létre. 
Talizmán jellegű tárgyakat adtak neki, amelyeket a kiválasztott 
helyeken kellett elásnia. Abból a célból, hogy az általuk kisugár-
zott erők ezeket a helyszíneket előkészítsék, hogy a jövőben nagy 
események központjai legyenek. Egyes ilyen centrumok már 
használatban vannak, mások azonban még nem. A kihasználat-
lan központokat a közeljövőben eljövendő Krisztus munkájához 
kapcsolódóan kell majd működtetni, azaz feladatának nagy részét 
már közel kétezer évvel ezelőtt határozottan megtervezték, és an-
nak előkészületeit még a fizikai síkon is megtették.



A hetedik sugár feje a 18. századi történelem által ismert 
Saint Germain gróf, akit gyakran Rákóczi Mesternek is neve-
zünk, mivel ő ennek a fejedelmi családnak az utolsó túlélő-
je. A tizenhetedik században Francis Bacon, más néven Lord 
Verulam volt, a tizenhatodik században Robertus szerzetes, a 
tizenötödikben Hunyadi János, a tizennegyedikben Christian 
Rosenkreuz, a tizenharmadikban pedig Roger Bacon. Ő az 
okkult világ magyar Adeptusa. Az időben visszafelé halad-
va ő volt a nagy neoplatonista Proklosz, előtte pedig Saint 
Alban. Jelentős mértékben szertartásos mágiával dolgozik, 
és igénybe veszi a nagy angyalok szolgálatait is, akik hall-
gatólagosan engedelmeskednek neki, és örömmel teljesítik 
akaratát. Bár az összes európai és a keleti nyelvek sokaságát 
is beszéli, munkáinak nagy részét latinul dokumentálja. Ez a 
nyelv képezi gondolatainak különleges eszközét, amelynek 
pompáját és ritmusát számára nem múlhatja felül semmi. 
Különféle szertartásai során csodálatos és sokszínű ruhá-
kat és ékszereket vi-
sel. Van egy arany 
láncpántos öltönye, 
ami egykor egy római 
császáré volt, amely 
fölé egy pompás bí-
bor köpenyt vesz fel, 
kapcsán hétágú gyé-
mánt- és ametisztcsil-
laggal. Néha gyönyö-
rű violaszínű öltönyt 
visel. Noha szertartá-
sokkal foglalkozik, és 
még az ősrégi miszté-
riumok néhány olyan 
rituáléját is használja, 
amelyeknek már a 
neve is régóta fele-
désbe merült a külvi-



lágban, kiemelt figyelemmel követi Európa politikai helyze-
tét, és a modern fizikai tudományok fejlődését.

A FEJLESZTENDŐ TULAJDONSÁGOK

Az alábbiakban összefoglalom a szóban forgó Chohanok 
és sugaraik legfontosabb jellemzőit, ahogyan azokat A Szent-
ségek Tudománya (Science of the Sacraments) című mun-
kámban is megtettem, azzal a gondolattal kiegészítve, amit 
a saját sugaruk mentén szolgálatra jelentkezőknek kell szem 
előtt tartaniuk:

Erő 

„Erős, bátor és kitartó leszek az ő szolgálatában.”

Bölcsesség 

„El fogom érni azt az intuíciós bölcsességet, amelyet csak 
tökéletes szeretet révén lehet kifejleszteni.”

Alkalmazkodóképesség vagy tapintatosság

„Megkísérlem megszerezni azt a képességet, amellyel a 
megfelelő pillanatban a megfelelő dolgot mondom és cselek-
szem – hogy az embereket a maguk módján közelítsem meg, 
és így hatékonyabban segíthessem őket.”

Szépség és harmónia 

„Amennyire csak tudom, szépséget és harmóniát viszek az 
életembe és a környezetembe, hogy azok így méltóbbak legye-
nek hozzá. Megtanulom meglátni a szépséget az egész termé-
szetben, hogy ezáltal jobban szolgálhassam őt.”

Tudomány (részletes tudás)

„Tudásra és pontosságra teszek szert, hogy ezeket az ő 
munkájának szentelhessem.”



Odaadás

„Kifejlesztem magamban az odaadás hatalmas erejét, hogy 
általa másokat is hozzá vezethessek.”

Rendezett szolgálat

„Úgy fogom rendezni és szervezni Isten iránti szolgálatomat 
az általa előírt irányvonalak mentén, hogy képes legyek teljes 
mértékben kiaknázni az ő szent angyalainak szerető segítségét, 
amelyet ők mindig készen állnak nyújtani!” (Op.cit., 92. o)

Mindezeket a különböző tulajdonságokat idővel mind-
annyiunknak ki kell fejleszteni, de csak akkor fogjuk mind-
egyiket tökéletesen birtokolni, ha már mi magunk is elértük a 
tökéletességet, és emberfölötti emberekké váltunk. Jelenlegi 
tökéletlenségünk egyik megnyilvánulási módja, hogy egyes 
jellemvonásaink más tulajdonságok rovására fejlődtek ki. 
Egyesek például a tudományos pontosságot és a megkülön-
böztető képességet nagyszerűen kifejlesztették magukban, de 
mivel a szeretetet és odaadást még nem gyakorolták kellőkép-
pen, ezért természetük hideg és kemény. Gyakran érzéketlen-
nek tűnnek, és hajlamosak embertársaikat rosszul megítélni, 
továbbá tudományos kérdésekben vagy intellektuális problé-
mák mérlegelése során sokszor erősen kritikus a hozzáállásuk. 
Döntésük mindig inkább elítélő, mintsem támogató azokkal 
szemben, akik véletlenül éppen keresztezik az útjukat. Ezzel 
szemben az odaadó és szeretetteljes embertípusok sokkal in-
kább figyelembe veszik mások véleményét, és inkább kedve-
zően ítélik meg embertársaikat. Helytelen megítélés esetén – 
mivel érzelmeik könnyen megingathatják őket – rendszerint 
az irgalom oldalára tévednek. Természetesen egyik eset sem 
a szigorúan pontos ítélőképességről tanúskodik, ezért nagyon 
fontos, hogy idővel tökéletesen részrehajlásmentes kiegyensú-
lyozottságot fejlesszünk ki magunkban, hiszen az emberfölöt-
ti ember is tökéletesen kiegyensúlyozott. Ahogy a Bhagavad 
Gita mondja: „Az egyensúlyt jógának hívják.”



CIKLIKUS VÁLTOZÁSOK

A hét Bolygólogoszban időszakonként bizonyos ciklikus 
változások következnek be, amelyek a fizikai síkon talán a 
be- és kilégzésnek vagy a szív dobogásának feleltethetők meg. 
Bárhogy is legyen, úgy tűnik, hogy végtelen számú permutá-
ciós és kombinációs lehetőségük létezik. Miután asztrális tes-
tünk az ő asztráltestük anyagából épül fel, nyilvánvaló, hogy 
a Bolygólogoszok egyike sem tud asztrálisan bármiféle mó-
don megváltozni anélkül, hogy az ne érintené mindannyiunk 
asztrális testét, bár természetesen leginkább azokét, akikben az 
adott Logoszt kifejező anyag túlsúlyban van.  Ha figyelembe 
vesszük, hogy az asztrális síkot pusztán példaként vettük, és 
hogy pontosan ugyanez igaz az összes többi világra is, akkor 
kezd némi fogalmunk lenni arról, hogy mennyire fontosak szá-
munkra ezen bolygók Szellemeinek érzelmei és gondolatai. 

Bármilyenek is legyenek ezek, az emberi fajok hosszú 
történelmében az emberek temperamentumának, és ebből 
következően civilizációjuk jellegének szabályszerű ciklikus 
változásaiként láthatók. Ha félretesszük a világperiódusok 
gondolatát, és csak egyetlen gyökérfaj időszakát tekintjük, azt 
találjuk, hogy ebben a hét sugár egymás után (talán többször 
is) váltakozva kerül túlsúlyba, de az egyes sugarak dominanci-
ájának időszakában befolyásuknak hét alciklusa alakul ki egy 
meglehetősen furcsa szabály szerint, amely némi magyaráza-
tot igényel.

Vegyük például egy faj történetének azt az időszakát, ami-
kor fejlődésében az ötödik sugár a meghatározó. Ezen korszak 
alatt ennek a sugárnak (és valószínűleg egy rá épülő vallás-
nak) a központi gondolata uralkodik az emberek elméjében. 
Ennek a túlsúlynak a periódusa azonban további hét időszakra 
oszlik. Amelyek közül az elsőben a fenti meghatározó gon-
dolat az első sugár eszméjével kerül színezésre, és ezáltal az 
ötödik sugár módszerei bizonyos mértékig kombinálódnak az 
első sugárra jellemzőkkel. A második periódusban a második 



sugár eszméjével történik ugyanez, és így tovább. Mindezek 
alapján megállapítható, hogy az ötödik sugár szellemisége a 
legtisztább és legerősebb formában természetesen az ötödik 
időszakban érvényesül. Úgy tűnik, mintha ezek az első és 
másodrendű felosztások megfelelnének az alfajoknak és azok 
elágazásainak, de ezt egyelőre még nem sikerült tényekkel alá-
támasztani. 

AZ ODAADÁS URALMA

Egy ilyen összetett és homályos téma megvitatásakor, rá-
adásul egy olyan csekély ismeretanyag birtokában, mint ami-
lyennel jelenleg rendelkezünk, talán aligha tanácsos példákat 
felhozni. Mivel azonban úgy tudjuk, hogy a közelmúltban a 
hatodik, vagyis az odaadás sugara vált uralkodóvá, azt kép-
zelhetjük, hogy az első alciklusbeli korábbi szentek csodála-
tos erejéről szóló történetekben nyomon követhetjük első al-
ciklusának hatását. A második alciklus befolyásának nyomát 
a gnosztikus szektáknál találhatjuk meg, amelynek központi 
gondolata az igazi bölcsesség, a gnózis szükségessége volt. A 
harmadik alciklus nyomát az asztrológiában érhetjük tetten, a 
negyedikét pedig az akaraterőnek a fájdalmas vagy undorító 
körülmények elviselésének fejlesztésére irányuló, furcsán el-
torzult erőfeszítésekben találhatjuk meg, mint amilyen például 
St. Simeon Stylites aszkétasága vagy a flagellánsok (ostoro-
zók) mozgalma is volt.  Az ötödik alciklus nyomát az alkimis-
tákban és a középkori rózsakeresztesekben lelhetjük fel, míg a 
hatodik, a legtisztább odaadás szakasza az elmélkedő szerze-
tesrendek elragadtatásában jelenhet meg. A hetedik ciklust pe-
dig a római egyház külső formaságokhoz és az invokációkhoz 
való gondos ragaszkodása jellemezheti. 

A modern spiritualizmus megjelenése és az elemi lények 
tisztelete – amely olyan gyakran jellemző annak lealacsonyo-
dott formáira – a hetedik sugár hatásának előjeleként tekint-
hető. Annál is inkább, mivel ezt a mozgalmat egy olyan titkos 



társaság hozta létre, amely a hetedik sugár uralmának utolsó, 
atlantiszi időszaka óta létezik a világon.

Az egyházak történetét ismerő személyek számára nyilván-
való, hogy egy sugár a maga befolyási ciklusa idején men�-
nyire valóságos és határozott dominanciát képes kifejteni. Ők 
felfogják, hogy az egész középkorban milyen nagy volt a vak-
buzgóság, és hogy a vallásról még csak fogalommal sem bíró 
emberek hogyan beszéltek mégis a vallás nevében, és hogyan 
igyekeztek tudatlanságukból fakadó eszméiket olyan embe-
rekre erőltetni, akik sok esetben jóval többet tudtak náluk. A 
hatalom birtokosai – a dogmatikus keresztények – pontosan 
azok az emberek voltak, akik a legkevésbé ismerték az álta-
luk tanított dogmák valódi jelentését. Voltak olyanok is, akik 
sokkal többet tudtak náluk, és akik megmagyarázhatták volna 
a keresztény tanítás számos pontjának jelentését, de a többség 
nem akarta meghallgatni őket, és ezeket a tanultabb embereket 
eretnekekké nyilvánították és kiközösítették.

Ebben a sötét időszakban azok, akik valóban tudtak va-
lamit, mint például az alkimisták (nem mintha minden alki-
mista hatalmas tudás birtokában lett volna, de mindenesetre 
néhányan közülük többet tudtak a keresztényeknél), több-
nyire olyan titkos rendekbe tömörültek, mint a templomosok 
és a rózsakeresztesek, míg az igazság egy része a szabad-
kőművességhez kötődött. Ezeknek az embereknek a tudatlan 
keresztények által – az Isten iránti odaadás nevében –folya-
matos üldöztetésben volt részük. A középkori szentek kö-
zül sokan tele voltak gyönyörű és spirituális odaadással, de 
mindez (korlátoltsága miatt) nem zavarta őket abban, hogy 
könyörtelenül vélekedjenek a másképpen gondolkodókról, és 
hogy adott esetekben nyíltan üldözzék is őket. Voltak néhá-
nyan, akik valóban szellemi eszményeket követtek, de rájuk 
gyanakvással tekintettek. Ilyenek voltak például a quietisták: 
Ruysbroek, Margaret és Christina Ebner, Molinos és Jacob 
Boehme. Szinte minden esetben – az odaadás nevében – a 
tudatlanabbak tiporták el a többet tudókat, és ne felejtsük el, 



hogy ez a buzgóságuk nagyon is valóságos és rendkívül in-
tenzív volt.

Az odaadás dominanciája nem csak a kereszténységben 
nyilvánult meg. Erőteljesen tükröződött a korábbi sugarak 
által hátrahagyott vallásokban is. A hinduizmust az odaadó, 
áhítatos emberek kifejezetten ridegnek találhatják. Shivába, az 
Atyaistenbe vetett hit szinte egész Indiára kiterjedt, és még a 
mai napig is a hinduk háromnegyede imádja az istenségnek 
ezt az aspektusát. A hindu emberek mindenekelőtt a köteles-
ség eszményét – a dharmát – követik, amely kétségtelenül az 
erejét képezi ennek a vallásnak. Felfogásuk szerint az embe-
rek érdemeik alapján különböző kasztokba születnek, és min-
den embernek – születési helyétől függetlenül – a saját kasztja 
dharmáját kell követnie, és abból kiemelkedni csak rendkívül 
kivételes esetben lehet (olyannyira, hogy hosszú időn keresz-
tül szinte nem is fordult elő ilyen eset). Tisztelték a törvényt 
és a rendet, és nem helyeselték a környezettel kapcsolatos 
elégedetlenséget. Azt tanították, hogy akkor járunk az isteni 
úton, ha a rendelkezésünkre álló, adott körülményeket a lehető 
legnagyobb mértékben használjuk ki. És ha ezt tesszük, akkor 
ezek a feltételek születésről születésre javulni fognak. Mind-
azonáltal azt is mondták, hogy az Istenhez vezető ajtó nyitva 
áll bármelyik kasztból származó ember előtt, ha helyesen élt, 
és nem viszálykodással, hanem dharmájának legodaadóbb tel-
jesítésével töltötte az idejét, abban az élethelyzetben, amelybe 
Isten hívta őt. 

Az áhítatos elme ezt a hitet ridegnek és tudományosnak ta-
lálhatta, és talán az is volt. Amikor azonban az odaadás suga-
ra kezdte egyre inkább befolyásolni a világot, nagy változás 
következett be, és a Szentháromság második személyének, a 
Shri Krishnaként megtestesült Vishnunak az imádata került 
előtérbe. Ekkor az áhítat korlátozás nélkül tört előre, és olyan 
szélsőséges méreteket öltött, hogy sok tekintetben az érzelmek 
orgiájává vált. Valószínű, hogy ebben a pillanatban nagyobb 
rajongást találunk Vishnu követői között Indiában, mint a ke-



resztények között, akiknek a vallása pedig bevallottan áhítatos. 
Olyan mértékű ez a vallásos érzület, hogy annak megnyilvánu-
lását nekünk, a hidegebb fajhoz tartozóknak gyakran kellemet-
len nézni. Láttam kemény üzletembereket az áhítat extázisába 
esni, ami könnyekben tört ki, és látszólag teljesen összetörtek 
és megváltoztak, pusztán a gyermek Shri Krishna említésére. 
Mindazt, amit a nyugatiak valaha is éreztek a gyermek Jézus 
iránt, a hinduk a gyermek Krishna iránt érzik.

Ez volt az áhítat hatása egy önmagában nem odaadó jel-
legű vallásra. A buddhizmus szintén aligha nevezhető áhítatos 
hitnek. A buddhista vallás a hinduizmus ajándéka volt a nagy 
negyedik faj számára, és ennek a fajnak az odaadási ciklusa 
nem feltétlenül esik egybe a miénkkel. Ez a vallás nem tart-
ja szükségesnek az imádkozást. Azt mondja követőinek – már 
amennyire a buddhizmus elismeri Isten létezését –, hogy Isten 
kifogástalanul tudja a dolgát, hiszen (velünk szemben) tökéle-
tesen tisztában van minden körülménnyel, ezért teljesen hiába-
való imádkozni hozzá. A burmai buddhisták ezt mondanák: „A 
végtelen Fény létezik, de az még elérhetetlen számunkra. Egy 
napon majd elérjük, addig is az a feladatunk, hogy kövessük 
Urunk tanítását, és azt tegyük, amit ő szeretne.”

Nem arról van szó, hogy nem hisznek Istenben, hanem ar-
ról, hogy Istent olyan végtelen magasságba helyezik mindan�-
nyiunk fölé, és annyira biztosak a létezésében, hogy mindezt 
természetesnek veszik. A misszionáriusok azt mondják, hogy 
ateisták. Közöttük éltem, és közelebbről ismerem őket, mint 
egy átlagos misszionárius, és az a benyomásom, hogy a legke-
vésbé sem ateista szelleműek. Éppen ellenkezőleg. Isten iránti 
tiszteletük túl nagy ahhoz, hogy a nyugati emberre jellemző 
bizalmas viszonyt – mintha pontosan ismernék Isten minden 
megnyilvánulását – alakítsanak ki vele. Ezt a magatartást egy 
keleti ember tiszteletlenségnek minősítené. 

Magát a buddhizmust is megérintette az odaadás tüze, és 
Burmában szinte Istenként imádják az Úr Buddhát. Ezt akkor 



vettem észre, amikor katekizmust kellett írnom buddhista gye-
rekeknek. Az első buddhista katekizmust Olcott ezredes írta, 
amely eredetileg gyermekeknek készült, de a feleleteket még a 
felnőttek is nehezen értették meg. Szükségesnek találtuk, hogy 
bevezetőt írjunk hozzá gyermekek számára, az ezredes kátéját 
pedig – ami kitűnő munka volt –, meghagytuk érettebb tanu-
lók számára. Ebben a katekizmusban felvetődik a következő 
kérdés: „Isten volt-e Buddha?” A kérdésre adott válasz pedig 
így hangzik: „Nem, nem Isten volt, hanem egy nálunk sok-
kal fejlettebb ember.” Ceylonban (Srí Lankán) és Sziámban 
(Thaiföldön) ezt teljes mértékben elfogadták, de Burmában a 
buddhisták tiltakoztak a nemleges válasz ellen, mondván: „Ő 
nagyobb minden Istennél, akiről bármit is tudunk.” Az Isten 
szó szanszkrit megfelelője „deva”, és a hinduk soha nem hasz-
nálják az „Isten” megnevezést a mi felfogásunk szerint, hacsak 
nem Ishvaráról vagy a Szentháromságról (Shiváról, Vishnuról 
és Brahmáról) van szó.

A misszionáriusok a deva kifejezés fordításával beszélnek a 
hinduk harminchárom millió (vagy háromszázharmincmillió) 
istenéről, és ez rengeteg lényt – angyalokat, természeti szel-
lemeket és így tovább – foglal magában. Az indiaiak azonban 
éppúgy nem imádják őket, mint ahogy nekünk sem kellene. 
Tudják, hogy léteznek, és számontartják őket, de ez minden. 
Azt már láttuk, hogy miként mutatkozik meg az odaadás Bur-
mában. Ceylonban (Srí Lankán) viszont – ahol az emberek 
többnyire hindu bevándorlók leszármazottai – az Úr Buddhá-
nak hálából, az értük tett pozitívumokért mutatnak be áldo-
zatokat. Amikor megkérdeztük, hogy szerintük Buddha tud-e 
erről, és örül-e neki, így válaszoltak: „Ó, dehogy! Ő messzi-
re ment Paranirvánába. Nem várjuk el, hogy bármit is tudjon 
róla, de neki köszönhetjük a törvény ismeretét, amelyet ő ta-
nított nekünk, és ezért örökítjük meg a nevét, és hálából áldo-
zunk neki.”

Az odaadásnak ez a hulláma tehát erőteljesen befolyásolta 
a világot a gyermek Krishna kétezernégyszáz évvel ezelőtti el-



jövetele óta, de mostanra a hatodik fázis különleges intenzitása 
elmúlt, és gyorsan átadja helyét az érkező hetedik sugár hatá-
sának. Sok árja országban a parasztság körében még mindig 
van tudatlan áhítat, de a műveltebb emberek ma már nem szí-
vesen mozdulnak meg az odaadásra, hacsak nem értenek egyet 
annak céljával. Volt egy fázis, amely különösen a negyedik al-
fajban jelentett értéket, amikor az emberek hajlandóak voltak 
szinte bármi iránt odaadni magukat, ami az érzelmeiket kivál-
totta, és ebből az ötödik alfajban az alacsonyabb elme erősebb 
fejlődésével az agnoszticizmusba való visszahatás következett 
be. A maga részéről ez az irányzat sem bizonyult kielégítőnek, 
így ez a hullám is gyakorlatilag kimúlt, és az emberek most 
már legalább készek érdeklődni és vizsgálódni a mindent átfo-
gó kétségbeesett tagadás helyett.

Jelenleg kettős változás megy végbe, ugyanis a sugár-hatás 
módosulása mellett egyúttal a hatodik alfaj kezdete is bekö-
vetkezik, amely elhozza az intuíciót és a bölcsességet, ötvözve 
mindazt, ami az ötödik alfaj intelligenciájában és a negyedik 
alfaj érzelmében a legjobb.

A SZERTARTÁSOK MEGJELENÉSE

A most életbe lépő sugár nagymértékben a szertartások fá-
zisa. Már a középkorban is erőteljesen jelen volt ez a hatás, de 
az főként a hatodik sugár hetedik alsugarának köszönhetően 
alakult ki, míg a miénk inkább a hetedik sugár első alsugará-
nak a befolyására. Ezért ezeket a ceremóniákat elsősorban nem 
az áhítatos hatásuk, hanem inkább a nagy dévai evolúcióval 
kapcsolatos hasznosságuk szempontjából fogjuk vizsgálni. Az 
emberek számára az lenne a legelőnyösebb, ha minél jobban 
megértenék mindezek hátterét. 

A modern vallásban a szertartás évről évre egyre nagyobb 
szerepet játszik. A múlt század közepén Angliában a templo-
mokban és a katedrálisokban alig volt élet. Az átlagos vidéki 



templom akkoriban alig különbözött egy másvallású kápolná-
tól, hiányoztak a miseruhák, a festett ablakok és mindenféle 
díszítések, és minden a lehető legsivárabb és legunalmasabb 
volt. Semmilyen figyelmet nem fordítottak arra, hogy a külön-
böző tárgyak szépek és tiszteletet keltőek legyenek, méltóak 
Istenhez és az ő szolgálatához. Minden másnál több figyelmet 
fordítottak a prédikációkra, és még ezt is főként gyakorlati 
szempontok alapján tették. Ha ugyanezekbe a templomokba 
ma betekintenénk, aligha találnánk egyet is ilyen állapotban. A 
régi nemtörődömséget felváltotta a tisztelet, és a templomokat 
a legtöbb esetben gyönyörűen feldíszítették. A templomok so-
kaságában és a nagy katedrálisokban a szertartásokat pontosan 
és tisztelettel végzik. Az egyházi munkáról alkotott egész fel-
fogás megváltozott.	

A sugár változásának hatása más módon is kezd megnyil-
vánulni. Jelenleg a szabadkőművesség egy speciális formája 
van kialakulóban, az úgynevezett társkőművesség (co-mason-
ry), amelynek napjaink igényeihez alkalmazkodva nők is tag-
jai lehetnek. Ugyanis korunk egyre erősebb törekvése, hogy a 
nők a férfiak mellett foglaljanak helyet, és minden tekintetben 
egyenrangúak legyenek velük. Akik elindították ezt a mozgal-
mat, nem gondoltak a sugár befolyására, ennek ellenére azt 
a kor szertartásos tendenciája alakította ki, és irányítja. Em-
lékszem, hogy Victoria királynő uralkodása alatt sokáig csak 
kevés szertartást lehetett látni London utcáin, de regnálásának 
vége felé mindez megváltozott. VII. Edward király pedig már 
eredeti pompájukban állította vissza a ceremóniákat. Sokan 
most kezdik érezni az új sugár hatását. Örömmel és vágyakoz-
va vesznek részt (akár passzívan, akár aktívan) szertartásokon, 
amit korábban nem tettek volna.



XIII. FEJEZET

A HÁROMSÁG ÉS A HÁROMSZÖGEK

AZ ISTENI HÁROMSÁG

Tudjuk, hogy a Naprendszerünk Logosza – és a legtöbb em-
ber erre gondol, amikor Istenről beszél – egy háromság (Szent-
háromság). Három személye van, pontosabban ő maga a há-
rom isteni személy, aki három aspektuson keresztül nyilvánul 
meg. A különböző vallások eltérően nevezik őket, és gyakran a 
megítélésük sem azonos értékű.  A háromság e hatalmas rend-
szerének ugyanis olyan sok nézőpontja van, hogy még egyet-
len vallásnak sem sikerült rajtuk keresztül a teljes igazságot 
szimbolizálni. Egyes vallásokban az Atya, az Anya és a Fiú 
testesítik meg a három személyt, ami legalábbis érthető, ha a 
keletkezés és a kölcsönhatás módszereire gondolunk. Ilyen tí-
pusú személyek az egyiptomi tanításban Osiris, Isis és Horus, 
a skandináv mitológiában pedig Odin, Freya és Thor. Az as�-
szírok és a föníciaiak egy olyan háromságban hittek, amelynek 
tagjai Anu, Ea és Bel voltak. A druidák Taulac, Fan és Mollac 
nevekkel illették őket. Az északi buddhizmusban ezek az el-
nevezések Amitabha, Avalokiteshvara és Manjushri. A zsidók 
kabbalájában a három személy Kether, Binah és Chokma, a 
zoroasztriánus vallásban pedig Ahuramazda, Asha és Vohuma-
no, vagy néha Ahuramazda, Mithra és Ahriman. A háromság 
elvét mindenütt elismerik, bár a megnyilvánulásai eltérőek. 

A nagy hindu rendszerben Shiva, Vishnu és Brahma Szent-
háromságát találjuk. Az anyaelem itt nem jelenik meg közvet-
lenül, bár közvetve tetten érhető a három személy – hitvesüket 
jelképező – shaktiján vagy erején keresztül. Az anya erejének 
szóban forgó megnyilvánulása talán valamivel alacsonyabb 
minőséget jelent a Szentháromsághoz képest. A keresztény 
vallásban a Szentháromságot az Atya, a Fiú és a Szentlélek je-
lentik. Ezzel kapcsolatban érdekes megjegyezni, hogy néhány 
régi könyvben a Szentlelket határozottan nőneműként mutat-
ják be. Ettől eltekintve, az ember ösztönös igénye, hogy elis-



merje az isteni anyaságot. Amely a kereszténységben a Bol-
dogságos Szűz tiszteletében jutott kifejezésre, aki ugyan nem a 
Szentháromság egyik személye, viszont ő az Egyetemes Anya, 
az Angyalok Királynője, a Tenger Csillaga.	

Meg kell értenünk, hogy az anyaság külön divízióval ren-
delkezik, és rendkívül fontos helyet tölt be a világ kormányzá-
sában. Ahogy a Manu egy nagyszerű osztály vezetője, amely a 
fajok és alfajok fizikai fejlődéséről gondoskodik, amíg a Bod-
hisattva egy másik, vallással és oktatással foglalkozó blokk 
feje, úgy Jagat-Amba vagy Világanya az anyaság osztályának 
a vezetője. És miként jelenleg az Úr Vaivasvata tölti be a Manu 
hivatalát, az Úr Maitreya pedig a Világtanítóét, úgy foglalja 
el a Világanya tisztségét az a nagy Angyal, aki egykor Jézus 
anyja volt.

Ennek a részlegnek a legfontosabb feladata, hogy a világ 
anyáiról gondoskodjon. Okkult szempontból nem az a nő leg-
nagyobb dicsősége, hogy vezető szerepet töltsön be a társa-
dalomban, és nem is az, hogy magas egyetemi diplomát sze-
rezzen, és lenéző elkülönültségben éljen egy lakásban, hanem 
az, hogy fizikai testeket biztosítson az inkarnációba lépő egók 
számára. És ez egyáltalán nem olyan küldetés, amit titkolni, 
mellőzni vagy félig-meddig szégyellni kellene.  Ez a női meg-
testesülés legnagyobb dicsősége, egy olyan csodálatos lehe-
tőség, amellyel a férfiak nem rendelkeznek. A férfiaknak más 
alternatíváik vannak, de az anyaságnak ez az igazán varázsla-
tos kiváltsága nem adatik meg nekik. A nők azok, akik ezt a 
nagyszerű missziót a világ megsegítéséért, a faj fennmaradá-
sáért teljesítik, és teszik mindezt olyan szenvedés árán, amiről 
nekünk, férfiaknak fogalmunk sincs.

Mivel ez így van – az elvégzett nagy munka, és a vele járó 
szörnyű szenvedés miatt –, ezért létezik a világ kormányának 
ez a különleges osztálya. Az idetartozó hivatalnokok felada-
ta, hogy minden nőről gondoskodjanak szenvedésük idején, 
és olyan segítséget és erőt adjanak nekik, amilyet karmájuk 



megenged. Mint már mondtuk, a Világanya angyali lények 
hatalmas seregeivel rendelkezik, és az ő képviselőjeként va-
lamelyik angyal minden gyermek születésénél jelen van. A 
szentmiseáldozat során minden alkalommal képviselteti magát 
a Jelenlét angyalainak valamelyike, aki tulajdonképpen magá-
nak Krisztusnak a gondolatformája, amelyen keresztül ő jó-
váhagyja és megerősíti a pap által végzett megszentelést. En-
nek köszönhető, hogy bár Krisztus egy és oszthatatlan, mégis 
egyszerre jelen van sok ezer oltáron. Némiképp ugyanilyen 
módon, bár természetesen sokkal alacsonyabb szinten, maga 
a Világanya is jelen van képviselőjén keresztül minden szen-
vedő anya ágyánál. Sok nő látta őt ilyen körülmények között, 
és sokan – akiknek nem adatott meg ez a kiváltság – érezték a 
segítségét, és az általa kiárasztott erőt.

A Világanya őszinte vágya, hogy megpróbáltatása idején 
minden nőnek a lehető legjobb környezetben legyen része – 
hogy mély és igaz szeretet vegye körül, hogy a legszentebb és 
legnemesebb gondolatok töltsék el, hogy a születendő gyer-
meket csakis a legmagasabb hatások érjék, hogy ő valóban 
kedvező módon indulhasson az életbe, és kizárólag a legtisz-
tább és legjobb mágnesesség várjon rá, és hogy a legszigo-
rúbb tisztaság uralkodjon minden tekintetben. Csak a higiéniai 
szabályok legpontosabb betartásával érhetők el olyan kedvező 
feltételek, amelyek lehetővé teszik egy nemes és egészséges 
test megszületését, amely akár egy magasztos ego lakhelye-
ként is szolgálhat.

A magasan fejlett egók számára megfelelő inkarnációs le-
hetőség biztosítása olyan feladat, amely jelentős fejtörést okoz 
a Világanyának és az őt kísérő angyaloknak. Sok ezer fejlett 
lélek áll készen a megtestesülésre, és alig várja, hogy segít-
hessen a Világtanító munkájában, de nagyon nehéz megfelelő 
testeket találni a számukra. Az ostoba és pazarló hivalkodás 
következtében a nyugati világban olyan káros hagyomány 
kezd elterjedni, amely szerint a nagycsaládok fenntartásának 
túlzott költségei miatt egyre kevésbé házasodnak az emberek. 



Nem értve a nemük által biztosított csodálatos lehetőséget, a 
nők szabadulni próbálnak a házasság kötelékéből, és sajátos 
kiváltságaik kiaknázása helyett a férfiak életét és cselekede-
teit majmolják. Az ilyen felfogás és gyakorlat nyilvánvalóan 
katasztrofális a faj jövője szempontjából. Azt eredményezi 
ugyanis, hogy a jobb osztályú emberek jelentős része kivonul 
a faj átörökítéséből, és azt teljes mértékben a nemkívánatos és 
fejletlen egóknak engedik át.

Indiában egészen mások a körülmények, mert mindenki 
magától értetődően házasodik, de még a magasabb kasztok-
ban is gyakran siralmas a megfelelő felügyelet hiánya, és a 
körülmények egyáltalán nem kedveznek az erős és egészsé-
ges testek létrejöttéhez. Ez egy nagyon komoly probléma, és 
az okkultizmus tanulmányozóinak minden tőlük telhetőt meg 
kell tenniük egy kielégítőbb állapot elérése érdekében.

Igazán jó lenne, ha a nők – összefogva – egymás között 
minden országban pontos információkat terjesztenének erről 
a kiemelkedően fontos témáról. Minden nőnek teljes mérték-
ben fel kellene ismernie azokat a csodálatos lehetőségeket, 
amelyeket a női testet öltés kínál nekik, és minden egyes 
anyának meg kellene tanítani, hogy a várandósság előtt, alatt 
és után egyaránt kardinális kérdés a megfelelő körülmények 
biztosítása. Nemcsak a legtökéletesebb tisztasággal és a leg-
gondosabb odafigyeléssel kell körülvenni az újszülöttet, ha-
nem ideális asztrális és mentális állapotokkal, szeretettel, bi-
zalommal, boldogsággal és szentséggel is. Mindez egyrészt 
mérhetetlenül megkönnyítené a Világanya munkáját, más-
részt a faj jövőjét is biztosítaná.

Gyakran kérdezik, hogy vannak-e női testben élő Adeptu-
sok. A Világanya létezése egyértelmű választ ad erre a kér-
désre. Tökéletes tisztaságának csodálatos tulajdonsága és 
sokrétű spirituális fejlettsége miatt esett rá a választás hajdan 
Palesztinában, hogy ő legyen a tanítvány Jézus testének az 
anyja. És mivel bámulatos türelemmel és nemes lelkülettel 



viselte a szóban forgó helyzet következményeként rá háruló 
szörnyű szenvedést, még abban az életében elérte az adeptusi 
fokozatot. Amikor teljesítette ezt a szintet, és a hét ösvényt 
nyitva találta maga előtt, ő a dicsőséges dévai evolúcióba tör-
ténő belépést választotta, ahol nagy tisztelettel és kitüntetés-
sel fogadták.

Ez az igazság rejlik Szűz Mária mennybevételéről szóló 
római katolikus tanítás mögött. Tehát ő nem fizikai testében 
került a mennybe az angyalok közé, hanem azt elhagyva fog-
lalta el a helyét az angyalok között. És mivel hamarosan kine-
vezték a Világanya tisztségére, valóban királynő lett közöttük, 
ahogyan ezt az egyház olyan költőien mondja róla. Egy nagy 
dévának nincs szüksége fizikai testre, de amíg jelenlegi tiszt-
ségét betölti, addig – az őt segítő Adeptusokhoz hasonlóan – 
mindig női alakban fog megjelenni számunkra. 

Évszázadokon keresztül férfiak és nők ezrei borultak szívük 
mélyéből fakadó hódolattal a lábai elé, és egészen biztos, hogy 
ennek az odaadásnak a legkisebb hányadát sem fordították rossz 
irányba vagy pazarolták volna el. Hiszen a Világanya – akinek 
az emberiség iránti szeretete mindezt kiváltotta – mindig a leg-
teljesebb mértékben használta fel erejét az általa vállalt nehéz 
feladat teljesítésére. Bármilyen keveset is tudtak erről az embe-
rek, mégis a szeretetnek tündöklő gazdagságával árasztották el, 
és elsősorban nem azért tették mindezt, mert egykor Jézus anyja 
volt, hanem mert aktuálisan minden élőnek az Anyja.

Téves az a feltételezés, hogy a Világanyáról szóló tudás ki-
zárólag a kereszténység sajátja. Hiszen őt Indiában Jagat-Am-
baként, Kínában pedig Kwan-Yin néven, mint az irgalom és 
tudás anyját ismerik. Ő lényegében a szeretet, az odaadás és a 
tisztaság képviselője, típusa és esszenciája, egy személyben a 
mennyei bölcsesség. Mindenekelőtt azonban ő a Consolatrix 
Afflictorum, vagyis a vigasztalója és segítője mindazoknak, 
akik bajban, gondban vagy szükségben vannak, betegségben 
vagy bármilyen más csapásban szenvednek.



A Szentháromság mindegyik személyében megtalálható 
shaktit vagy női energiát bizonyos égtájakon a Hármas-Tau jól 
ismert jelképében is elismerik, amint azt a 8. ábra mutatja:

8. ábra

Hasonló hármasság figyelhető meg a magasabb és nagyobb 
Logoszok esetében is, és messze minden mögött és túl – amit 
egyáltalán tudhatunk vagy el tudunk képzelni – van az Abszo-
lútum, amelynek megnyilvánulása szintén háromság. A skála 
másik végén az emberi hármasságot találjuk, azaz a szellem, 
az intuíció és az értelem hármasságát, amely az akarat, a böl-
csesség és a tevékenység hármas minőségét képviseli. Ez az 
emberben tetten érhető háromság egyrészt a másik és nagyobb 
háromság képmása, ugyanakkor jóval több is egy képmásnál. 
Nemcsak a Logosz három személyének szimbolikus megjele-
nítése, hanem egyúttal – fizikai tudatossággal szinte felfogha-
tatlan módon – azoknak valóságos kifejeződése és megnyilvá-
nulása is ezen az alacsonyabb síkon.

A KÉPVISELŐK HÁROMSZÖGE

Ahogy a Logosz egy háromság, úgy a világ okkult kor-
mányzása is három nagy részlegből áll, amelyeket három ha-
talmas hivatalnok irányít, akik nem pusztán a Logosz három 
aspektusának tükörképei, hanem nagyon is valóságos módon 
azok tényleges megnyilvánulásai. Ők a Világ Ura, az Úr Budd-
ha és a Mahachohan, akik a beavatás olyan fokozatait érték 



el, amelyek éber tudatosságot adnak nekik a természet embe-
ri fejlődést meghaladó síkjain, ahol a megnyilvánult Logosz 
lakozik (Lásd Annie Besant: A Study in Consciousness, 3-5. 
o.). A Világ Ura egy az első aspektussal a mi hét síkunk kö-
zül a legmagasabbon, és az isteni akaratot irányítja a Földön. 
Buddha a második aspektussal egyesült, aki az Anupadaka sí-
kon lakik, és az isteni bölcsességet küldi le az emberiségnek. 
A Mahachohan tökéletesen eggyé vált a harmadik aspektussal, 
amely a nirvánai síkon lakik, és a Szentlelket képviselve az 
isteni tevékenységet gyakorolja. A Mahachohan lényegében 
az Úr világba kinyújtott karja, mellyel az ő munkáját végzi. A 
következő táblázat (9. ábra) mindezt világosan mutatja.

9. ábra

Ennek a nagy háromszögnek az első és második tagja – a 
harmadiktól eltérően – olyan jellegű munkát végez, amely 
nem ereszkedik le a fizikai síkra, hanem Buddha esetében 
csak a buddhikus test, a Világ Ura vonatkozásában pedig csu-
pán az atmikus sík szintjére száll le. Az ő magasabb rendű 
munkájuk nélkül azonban az alacsonyabb szinteken semmi 
sem lenne lehetséges, ezért befolyásuk közvetítéséről – kép-
viselőiken, a Manu Vaivasvatán és az Úr Maitreyán keresztül 
– még a legalacsonyabb síkra is gondoskodnak. Ez a két nagy
Adeptus – ki-ki a maga megfelelő sugarán – párhuzamban áll 
a Mahachohannal, mivel mindketten átmentek azon a beava-



táson, amelyik ezt a nevet viseli. Ezáltal létrejön egy másik 
háromszög, amely a Logosz erőit a fizikai síkra irányítja. Ezt 
a két háromszöget egy ábrán is kifejezhetjük (10. ábra)

10. ábra

A Manu egy gyökérfaj teljes időszakára kidolgozza a faj 
fejlődésének részleteit, a Bodhiszattva pedig, mint Világta-
nító – oktatási és vallásügyi miniszter – a faj tagjait segíti, 
hogy mindazt a spiritualitást kifejleszthessék, ami az adott 
periódusban számukra lehetséges, míg a Mahachohan úgy 
irányítja az emberek elméjét, hogy a kultúra és a civilizáció 
különböző formái a ciklikus terv szerint bontakozzanak ki. 
Ők hárman – külön-külön és együtt – a fej, a szív és az öt ujjú 
kéz, akik aktivitásukkal egyetlen szerves lénnyé, egy Men�-
nyei Emberré formálják a fajt.



Ez utóbbi kifejezés nem puszta hasonlat, hanem szó szerinti 
igazságot fejez ki. Ugyanis minden egyes alapfaj erőfeszíté-
sének végén mindazok, akik ezalatt adeptusi fokot érnek el, 
egy hatalmas és egységes szervezetet – Mennyei Embert – al-
kotnak. Akiben, akárcsak a földi emberben, hét nagy központ 
található, amelyek mindegyike egy-egy nagy Adeptusnak felel 
meg. A Manu és a Bodhiszattva ennek a nagyszerű lénynek 
az agy- és szívközpontjait foglalják el. Mi pedig (bennük és 
részükként) velük dicsőségesen eggyé válva szolgáljuk őket, 
és ez a pompás teljesség a további fejlődés során egy jövőbeli 
Napistenség miniszterévé válik. Mindez a csoda pedig annyira 
túlhalad minden megértést, hogy ez a másokkal való egyesülés 
nem csorbítja a Mennyei Ember egyes Adeptusainak a szabad-
ságát, és nem zárja ki, hogy a fenti hatókörükön kívül is tevé-
kenykedjenek.

Egészen a közelmúltig nem volt olyan szabály, hogy a 
Mahachohan tisztségét egy állandó, ilyen fokon álló Adeptus 
töltse be. Az volt a szokás, hogy az öt Chohan mindegyikét 
rotációs rendszerben nevezték ki az öt sugár élére, bár mielőtt 
elfoglalták volna ezt a pozíciót, meg kellett szerezniük a ma-
hachohani beavatást. Jelenleg azonban mind az öt sugárért 
egy-egy Chohan felel, és van egy mindegyiküktől különálló 
Mahachohan is. Ez a megszokott eljárástól való eltérés első-
sorban a Világtanító közeli eljövetelének tudható be.

A SUGARAK HATÁRAI

Ezen az öt sugáron (a harmadiktól a hetedikig) a Földünkön 
elnyerhető legmagasabb beavatás a Mahachohan beavatása, de 
az első és második sugáron tovább is lehet emelkedni, ahogy 
azt a következő beavatási táblázat mutatja. A 11. ábra alapján 
megállapítható, hogy az első és második sugár a Buddha- be-
avatásra is lehetőséget nyújt, és az első sugár az Adeptus to-
vábbi fejlődésére is alkalmat teremt.	



Mielőtt bárki igazságtalannak tartaná ezt a beavatási rend-
szert, tegyük világossá, hogy a Nirvánát bármelyik sugár men-
tén ugyanolyan gyorsan lehet elérni. Bármely egyén az Asek-
ha szint elérésekor azonnal szabadon beléphet a boldogságnak 
ebbe az állapotába egy olyan időtartamra, amely számunkra az 
örökkévalóságnak tűnne. Ekkor azonban az illető még csak az 
első fokozatba lép be, amely bármennyire felfoghatatlanul is 
magasztos, mégis messze elmarad a Chohan és Mahachohan 
számára elérhető magasabb szintektől. És még ezek is elhal-
ványulnak a nirvánai állapot azon részeinek dicsősége előtt, 
amelyet azok az Adeptusok érnek el, akik a földi élet során 
óriási erőfeszítéssel az első és második sugár még magasabb 
beavatásait is teljesítik. A fennmaradó öt sugár mentén azok 
számára van továbbfejlődési lehetőség, akik a mi Hierarchián-
kon kívül eső, más irányú munkát végeznek.

11. ábra



SUGÁRCSERÉLÉS

Az a lehetőség, hogy szilárd elhatározás alapján sugarunkat 
megváltoztathatjuk, az okkult tanítvány számára lényegében 
mindegyik ösvényt szabadon választhatóvá teszi. Köztudott, 
hogy mind a két Mester – akiket a legszorosabb kapcsolat fűzi 
a Teozófiai Társulathoz – megtette ezt az erőfeszítést követelő 
lépést. És közülünk mindazoknak, akik kapcsolatban akarnak 
maradni velük, tudatosan vagy öntudatlanul szintén ezen az 
úton kell haladniuk. A sugárváltoztatás módszere elméletileg 
elég egyszerűnek tűnik, bár a gyakorlati megvalósítás sokszor 
komoly nehézségekbe ütközik. Ha például egy tanítvány a ha-
todik vagy odaadó sugárból át akarja helyezni magát a máso-
dik sugárba (a bölcsesség sugarába), akkor először saját magát 
a hatodik sugár második alosztályának befolyása alá kell he-
lyeznie. Ezután mindaddig fokoznia kell ennek az alsugárnak 
a hatását az életében, amíg az végül uralkodóvá nem válik. 
Így ahelyett, hogy a hatodik sugár második szakaszába kerül-
ne, a második sugár hatodik alosztályában fogja találni magát, 
vagyis tudása növelésével odaadását fokozatosan az isteni böl-
csesség iránti odaadássá változtatja. Ahonnan, ha akarja, kellő 
mértékű és hosszan tartó erőfeszítéssel átirányíthatja magát a 
második sugár valamelyik másik alosztályába.

Nyilvánvaló, hogy ebben az esetben eltérés mutatkozik a 
szokásos eljárási szabályokhoz képest, miután így a Monád 
egy másik bolygószellemen keresztül fog visszatérni, mint 
amelyiken át érkezett. Az ilyen változások viszonylag ritkán 
fordulnak elő, és igyekeznek végül egymást kielégítően ellen-
súlyozni. Az áthelyezések általában az első és a második su-
gárra korlátozódnak, és a fejlődés alacsonyabb szintjein álló 
személyek közül aránylag kevesen tartoznak e két sugárhoz. 



TÖKÉLETES EGYSÉG

A fenti háromszögek tagjainak Logosszal képzett csodála-
tos egységét jól szemlélteti a Bodhisattva esete. Láttuk, hogy 
a tanítvány és Mestere közötti egység minden elképzelhető 
földi köteléknél erősebb. Kuthumi Mester és tanítója, Dhruva 
Mester között – az általuk képviselt magasabb szintnek kö-
szönhetően – még az előzőnél is szorosabb kapcsolat alakult 
ki. Miután Dhruva Mester pedig Maitreya Urunk tanítványa 
volt abban az időben – amikor utóbbi még foglalkozott tanít-
ványokkal –, ezáltal Kuthumi Mester is eggyé vált Maitreya 
Urunkkal, és mivel az ő szintjükön az egység még tökélete-
sebb, ezért Kuthumi Mester csodálatos módon egységet képez 
a Bodhisattvával is.

Az Adeptusok olyannyira felettünk állnak, hogy alig tudunk 
különbséget tenni az alacsonyabb és a magasabb szinten állók 
dicsősége között. Ők mindannyian csillagoknak tűnnek felet-
tünk, és mégis úgy beszélnek magukról, mint az Úr Maitreya lá-
bai által taposott porról. Óriási különbségeknek kell fennállniuk 
közöttük is, még ha mi ezeket nem is látjuk. Feltekintünk ezek-
re a bámulatos magasságokra, és mindent vakító dicsőségnek 
látunk, amelyben nem feltételezhetjük, hogy az egyik nagyobb 
lenne a másiknál, kivéve az auráik méreteiben megnyilvánuló 
különbségeket. De legalább megérthetjük, hogy Kuthumi Mes-
ter és Maitreya Urunk között fennálló egységnek sokkal na-
gyobbnak és valódibbnak kell lennie, mint bármilyen kapcsolat-
nak, amit az alacsonyabb szinteken egyáltalán elképzelhetünk.

A Bodhisattva tökéletes egységbe olvad a Logosz általa kép-
viselt második személyével. Ő elvállalta a Logosz földi képvi-
seletét, amely lényegében Krisztus isteni és emberi minősége 
közötti hiposztatikus egység megnyilvánulása. A Bodhisattva – 
akit mi nyugatiak Krisztus Urunknak nevezünk – ugyanis az in-
tuitív bölcsesség, a Szentháromság második személyének kép-
viselője és kifejezője. Alapvetően ebben rejlik Krisztus kettős 
természetének misztériuma, „aki bár Isten és ember, mégsem 



kettő, hanem egy Krisztus – egy, nem az istenség testté válása 
által, hanem az emberség Istenbe való felemelése révén”.

Az örökké áldott Szentháromság második személye már 
korszakokkal azelőtt is létezett, hogy az Úr Maitreya megje-
lent volna az evolúcióban. Ezen második személy első meg-
testesülésére pedig akkor került sor, amikor ő második kiára-
dásként a Szentlélek Isten által már átitatott és megelevenített 
új Naprendszerének szűz anyagából kivette a megnyilvánu-
lásához szükséges eszközöket. Ekkor beszélhetünk először 
Krisztus megnyilvánulatlan és megnyilvánult kettősségéről, és 
már akkoriban is igaznak kellett lennie, hogy az isteni Krisztus 
bizonyos értelemben nagyobb az emberinél. Ahogy a Bodhi-
sattvák – akiknek ezt a második személyt képviselniük kell a 
különböző bolygókon – egymás után elnyerik a sugaruk ve-
zetését, ők viszont annyira szorosan eggyé válnak vele, hogy 
megérdemlik a „Krisztus, mint ember” címet; és így az ilyen 
beavatás beteljesedésének pillanatában mindegyikük számára 
megtörténik a hiposztatikus egyesülés.

A Logosz második aspektusa kiárasztja magát az anyagba, 
megtestesül és emberré lesz, és ezért „egyenlő az Atyával, ami 
az ő istenségét illeti, de alacsonyabb szintű az Atyánál, ami 
az ő emberségét illeti”, ahogyan Athanazius hitvallása mond-
ja. A mi Bodhisattva Urunk a mai napig is hozzánk hasonló 
– bár tökéletesedett – ember. Amely emberség azonban an�-
nyira belemerült az istenségbe, hogy ő valóban igazi Krisztus, 
a Szentháromság második aspektusának képviselője, ugyan-
is benne és általa nyílik lehetőségünk az isteni erő elérésére. 
Ezért nevezik Krisztust az Isten és az emberek közötti köz-
vetítőnek. Nem arról van szó, hogy ő alkut kötne helyettünk, 
vagy kivásárolna minket valamilyen szörnyű büntetés hatálya 
alól, ahogy sok ortodox keresztény hiszi, hanem arról, hogy 
Krisztus valóban közvetítő, aki a Logosz és az emberek kö-
zött áll, akit láthatunk, és akin keresztül az isteni erő kiárad az 
emberiségre. Ezért ő a feje minden olyan vallásnak, amelyek 
közvetítésével ezek az áldások eljutnak hozzánk.



XIV. FEJEZET

BÖLCSESSÉG A HÁROMSZÖGEKBEN

BUDDHA

A jelenkor Buddhája az Úr Gautama, aki körülbelül kéte-
zer-ötszáz évvel ezelőtt született utoljára Indiában. Ebben az 
inkarnációjában Bodhisattvaként be is fejezte földi életeinek 
sorát, és a második sugár fejeként az előző Buddha (Kasyapa) 
utódja lett Földünk Okkult Hierarchiájában. Siddartha Gauta-
ma életét csodálatosan meséli el Sir Edwin Arnold Ázsia Vi-
lágossága (The Light of Asia) című művében, az angol nyelv 
egyik legszebb és leginspirálóbb költeményében.

Világkorszakonként hét Buddha követi egymást – minden 
faj számára egy-egy –, és a maga idejében mindegyik átveszi 
az egész világra kiterjedően a második sugár magasabb szin-
tű világokra vonatkozó különleges munkáját. Az alacsonyabb 
síkok világtanítói szerepét pedig segítőikre és képviselőik-
re, a Bodhisattvákra bízzák. A keleti írók szerint semmilyen 
dicséret sem lehet kellő mélységű egy ilyen feladatot ellátó 
egyén méltatására. És ahogy mi is csupa isteni jóságnak és böl-
csességnek látjuk Mestereinket, ők is – fokozott mértékben – 
ugyanígy tekintenek Buddhára. A jelenkori Buddhánk volt az 
első, aki a mi emberiségünk tagjai közül elérte ezt a bámulatos 
magasságot. Az őt megelőző Buddhák ugyanis más evolúci-
ók eredményei voltak. Neki pedig hatalmas erőfeszítésre volt 
szüksége ahhoz, hogy magát erre a magasztos posztra alkal-
massá tegye. Olyan bámulatra méltó erőkifejtés volt ez a ré-
széről, hogy a buddhisták Nagy Áldozatként (Mahabhinishk-
ramanként) beszélnek róla.	

Több ezer évvel ezelőtt felmerült az igény, hogy az Adeptu-
sok egyike a negyedik alapfaj Világtanítójává váljon, mivel 
elérkezett annak az ideje, hogy az emberiség képes legyen 
a saját Buddháival ellátnia önmagát. Láncolatunk negyedik 
megtestesülése negyedik körének közepéig (amely éppen kö-



zépső pontja volt annak a fejlődési tervnek, amelyhez mi is 
tartozunk) a mi emberiségünk nélkülözhetetlen tisztségvise-
lőit – Manukat, Világtanítókat és másokat – más láncolatok 
nálunk fejlettebb vagy idősebb emberiségei adták. Mi pedig, 
akik ilyen segítségben részesültünk, később olyan kiváltságos 
lehetőséget kapunk, hogy más elmaradottabb evolúciós rend-
szereket támogathatunk. 

Mindez érzékletesen mutatja a minden élő entitás között 
fennálló igazi testvériséget. Láthatjuk, hogy ez nem csupán 
az emberiség vagy akár a világok e láncában megnyilvánuló 
élet testvérisége, hanem itt a Naprendszer összes láncolatának 
kölcsönös együttműködéséről és segítségnyújtásáról van szó. 
Nincs arra nézve közvetlen bizonyítékom, hogy az egyes rend-
szerek ilyen módon segítenék egymást, de – analógia alapján 
– szinte biztos vagyok benne, hogy ez így van. Legalább-
is magam is láttam már más rendszerekből jövő látogatókat, 
mint ahogy már azt is észrevettem és említettem, hogy ezek a 
lények nem pusztán szórakozásból utaznak, hanem bizonyo-
san valamilyen jó céllal érkeznek a mi rendszerünkbe. Hogy 
konkrétan mi a céljuk, azt nem tudom, de természetesen nem 
is tartozik rám. 

A távoli múltnak abban az időszakában, amelyre már utal-
tunk, az emberiségnek már gondoskodnia kellett volna a saját 
tanítóiról, de azt mondják, hogy senki sem érte el az ilyen óriási 
felelősség vállalásához szükséges szintet. Az emberiség első, 
az okkult fejlődésben egyenrangú gyümölcsei ilyen vonatko-
zásban az Úr Gautama Buddha és a jelenlegi Világtanítónk, 
Maitreya Urunk voltak. Hogy miben maradtak el a szükséges 
képzettségtől, nem tudjuk. Csupán arról van tudomásunk, hogy 
az Úr Gautama az emberiség iránti nagy szeretetéből fakadóan 
azonnal felajánlotta, hogy a szükséges fejlődés elérése érde-
kében kész vállalni minden további erőfeszítést. Közismert, 
hogy életről életre különleges erényeket fejlesztett ki, és min-
den egyes életében valamilyen nagyszerű tulajdonság elérését 
tudta felmutatni.



Buddha nagy áldozatáról a buddhisták minden szent köny-
vében szó esik. Ugyanakkor sokan nem értették meg az áldo-
zat valódi természetét, mert úgy vélték, hogy azt – megvilágo-
sodását követően – Buddha nirvánai szintekről való leszállása, 
törvényének hirdetése jelentette. Igaz, hogy valóban így szállt 
le, de ez önmagában még nem lett volna semmiképpen áldo-
zat, csupán csak egy közönséges, de nem túl kellemes munka. 
Az ő nagy áldozata abban a több ezeréves erőfeszítésben csú-
csosodott ki, amellyel képessé tette magát arra, hogy az embe-
riség közül elsőként tanítsa meg embertestvéreit az örök élet 
bölcsességére. 

Ezt a feladatot nemes módon teljesítette. Tudunk egyet-mást 
azokról a különböző inkarnációkról, amelyeket ezt követően, 
mint korának Bodhisattvája vett fel, bár több megtestesülése 
is lehetett, amelyekről nem tudunk semmit. Megjelent Vyasa 
néven; eljött az ókori Egyiptomba Hermészként, háromszoros 
nagyságként, akit minden bölcsesség atyjának neveztek; ő volt 
az első a huszonkilenc Zoroaster, a tűz vallásának tanítói közül; 
még később Orpheuszként járt a görögök között, akiket a zene 
és az ének segítségével tanított. Utoljára pedig India északi ré-
szén látott napvilágot, és negyvenöt éven át vándorolt fel és alá a 
Gangesz völgyében, a törvényét hirdetve, és maga köré gyűjtve 
mindazokat, akik előző életeiben a tanítványai voltak.

Valamilyen módon, aminek megértése meghaladja jelenle-
gi képességeinket, az Úr Buddha munkájának voltak bizonyos 
pontjai, amelyeket a sok-sok évszázados erőfeszítés terhei 
miatt valószínűleg nem volt elég ideje abszolút tökélyre vin-
ni. Ezen a végtelenül magas szinten nyilvánvalóan nem lehet 
szó hibáról vagy kudarcról, de talán a múltbeli feszültség és 
megerőltetés még az ő óriási erejéhez képest is túl nagy volt. 
Csupán annyit állíthatunk biztosan, hogy voltak kevésbé je-
lentős területek, amelyekkel abban az időben nem tudott töké-
letesen foglalkozni, és ezért Gautama Urunk túlvilági utóélete 
nem egészen úgy alakult, ahogy az elődeié. Mint már mond-
tam, amikor egy Bodhisattva leéli végső életét és Buddhává 



válik – amikor a dicsőségbe lépve magával hozza a kévéket, 
ahogy a keresztény írásokban olvasható –, akkor külső mun-
káját teljesen átadja utódjának, és az emberiségért végzett ma-
gasabb szintű tevékenységének szenteli magát. Bármilyenek 
is legyenek egy Dhyani Buddha sokrétű tevékenységei, ezek 
sohasem fogják őt többé földi inkarnációba visszahozni. De 
miután Gautama Urunk életkörülményei egészen sajátságosan 
alakultak, az ő esetében két eltérés történt, két kiegészítő cse-
lekedetre került sor.

A KIEGÉSZÍTŐ CSELEKEDETEK

Az első akkor történt, amikor a Világ Ura (a Nagy Király, 
az Egyetlen Beavató) elküldte három tanítványa – a Vénuszról 
származó Láng Urai – egyikét, hogy földi testet öltsön csak-
nem közvetlenül Gautama Urunk Buddhává válása után; azért, 
hogy nagyon rövid, Indiát beutazva töltött élete során bizo-
nyos vallási központokat, úgynevezett mathákat hozzon létre. 
Ebben a megtestesülésben a neve Shankaracharya volt. Nem 
az, aki a kommentárokat írta, hanem India hindu vallási veze-
tésének és a szvámi rendnek több mint kétezer évvel ezelőtt élt 
nagy alapítója.

Shri Shankaracharya megalapította a hindu filozófia böl-
cseleti iskoláját, nagymértékben újjáélesztette a hinduizmust, 
új életet lehelve annak formáiba, és összegyűjtötte Buddha 
számos tanítását. A mai hinduizmus – bár sok tekintetben 
még mindig elmarad ideális állapotától –, sokkal elevenebb 
hit, mint amilyen Buddha eljövetele előtti időkben volt, ami-
kor is a formalizmus zsákutcájában vergődött. Nagyrészt Shri 
Shankaracharya személyének köszönhető az állatáldozatok 
megszűnése is, bár – elvétve és kis mértékben – Indiában még 
mindig előfordulnak ilyen áldozatok. A fizikai világban vég-
zett tanítása mellett bizonyos okkult feladatokat is teljesített a 
magasabb természeti síkokon, amelyek nagy jelentőséget gya-
koroltak India későbbi életére.



A második kiegészítő cselekedetet – amelyre hivatkoztam 
– az Úr Gautama vállalta magára. Ahelyett, hogy kizárólag tel-
jesen más és magasabb rendű munkákkal foglalkozott volna, 
kapcsolatát nem számolta fel teljes mértékben a világgal, így 
szükség esetén utódja számára elérhető maradt. Vészhelyzet-
ben – ezen a módon – tanácsa és segítsége még mindig elérhe-
tő. Azt is vállalta, hogy évente egyszer, halálának évfordulóján 
visszatér a világba, és áldásáradatot bocsát rá.

Az Úr Buddha különleges erejét akkor árasztja ki, amikor 
egyedülálló és csodálatos áldását adja a világra. Mivel Buddha 
hatalma és pozíciója révén a természet olyan síkjaihoz is hoz-
záférhet, amelyek számunkra teljesen elérhetetlenek, ezért ké-
pes átalakítani, és a mi szintünkre lehozni ezeket a magasabb 
világokra jellemző erőket. Buddha közvetítése nélkül ezen 
energiák számunkra a fizikai életben hasznavehetetlenek len-
nének. Rezgésük ugyanis olyan hatalmas és hihetetlenül gyors, 
hogy a számunkra elérhető bármelyik szinten érzéketlenül ha-
ladnának át rajtunk, és még csak nem is tudnánk a létezésük-
ről. Ehelyett az áldás ereje szétszóródik az egész világban, és 
azonnal talál magának olyan csatornákat, amelyeken keresztül 
kiáradhat (ahogyan a víz is megtalálja a nyitott csapot). Ezáltal 
hatékonyabbá teszi a hasznos munkákat, és békét hoz azoknak 
a szívébe, akik képesek azt befogadni.

A WESAK ÜNNEP

Ezen csodálatos kiáradás kijelölt ideje az indiai vaisakh hó-
nap teliholdja (Srí Lankán wesaknak nevezik, és általában a 
mi május hónapunkra esik). Ekkor van Buddha Urunk utolsó 
földi élete fontos eseményeinek – születésének, a buddhaság 
elérésének, és fizikai testéből való távozásának – évfordulója.

A kiáradás egyrészt óriási ezoterikus jelentőséggel bír, 
másrészt a fesztiválon fizikai síkon egy olyan exoterikus szer-
tartást is végrehajtanak, amelyen az Úr Buddha ténylegesen 



megmutatkozik a hétköznapi zarándokok jelenlétében. Ugyan 
a zarándokok Gautama megjelenésekor mindannyian leborul-
nak, a döntő többségük azonban mindezt az Adeptusokat és 
tanítványaikat – akik ténylegesen látják őt – utánozva teszik. 
Ugyanakkor az is valószínűnek tűnik, hogy a zarándokok kö-
zül is képesek voltak legalább néhányan személyesen is érzé-
kelni Gautamát, mert a szertartás létezése széles körben ismert 
a közép-ázsiai buddhisták körében, és úgy beszélnek róla, mint 
Buddha árnyékának vagy tükörképének megjelenéséről, és mert 
az ilyen hagyományos beszámolókban adott leírás általában 
meglehetősen pontos. A szertartáson elvileg bárki részt vehet, 
nem tesznek látható erőfeszítéseket a nézők számának korlá-
tozására. Noha hallani lehet olyan zarándokcsoportokról szóló 
történeteket, akik évek óta vándorolnak anélkül, hogy a feszti-
vál helyét megtalálták volna.

Általában a Nagy Fehér Testvériség tagjai is – a Királyt és 
három tanítványát kivéve – részt vesznek ezen a szertartáson, 
és nem látom semmiféle akadályát annak, hogy társulatunk 
komoly teozófus tagjai közül – asztrális testében – bárki ne le-
hetne jelen a fesztiválon. A titok ismerői általában úgy intézik 
programjukat, hogy fizikai testüket a telihold pontos időpontja 
előtt körülbelül egy órával elaltatják, és a következő órát igye-
keznek zavartalanul eltölteni.

A VÖLGY

A kiválasztott hely egy alacsony hegyekkel körülvett kis 
fennsík, amely a Himalája északi oldalán fekszik, nem messze 
Nepál határától, és talán négyszáz mérföldre nyugatra Lhassa 
városától. Ez a kis síkság (lásd a 12. ábrát) nagyjából hosszú-
kás alakú, hossza körülbelül másfél mérföld, szélessége pedig 
ennél valamivel rövidebb. A többnyire kopár és köves talaj 
délről észak felé enyhén lejt, bár néhány helyen durva, drót-
szerű fű és bozótos növényzet borítja. A fennsík nyugati ol-
dalán egy patak folyik, amely az északnyugati sarkon átkelve 



az északi oldal közepe táján egy fenyővel borított szakadékon 
keresztül távozik. A patak végül egy néhány mérföldnyi távol-
ságra látható tóba torkollik. A környező vidék vadnak és lakat-
lannak tűnik. A területen a síkság keleti oldalán fekvő egyik 
domb lejtőjén látható romos sztúpán – amely mellett két-há-
rom kunyhó áll – kívül semmilyen más épület nem található. 
A fennsík déli felének közepe táján egy hatalmas, szürkésfehér 
színű és valamilyen csillogó anyaggal erezett kőtömb fekszik. 
Ez az oltárszerű tömb talán tizenkét láb hosszú és hat láb szé-
les, és körülbelül három lábnyira áll ki a földből.



A kitűzött időpont közeledtével a patak partjait és a szom-
szédos domboldalakat különös, többségükben fekete színű sát-
rak folyamatosan növekvő tömege lepi el, és ezt az egyébként 
eléggé elhagyatott helyet tábortüzek sokasága eleveníti meg. 
Közép-Ázsia vándorló törzsei jelentős létszámmal képviselte-
tik itt magukat, de még Észak-Ázsiából is sokan tiszteletüket 
teszik. A holdtöltét megelőző napon a zarándokok mindannyi-
an szertartásos fürdőt vesznek, és minden ruhájukat kimossák.

Néhány órával holdtölte előtt a tömeg a síkság alsó, vagyis 
északi területén gyülekezik, és fegyelmezetten a földön ülve 
helyezkedik el, gondosan vigyázva arra, hogy a nagy oltárkő 
előtt meglehetősen nagy üres tér maradjon. Többnyire néhány 
láma is jelen van, akik rendszerint felhasználják az alkalmat, 
hogy a néphez beszédeket intézzenek. Az asztrális látogatók 
körülbelül holdtölte előtt egy órával kezdenek megérkezni, 
közöttük a Testvériség tagjai is. Közülük néhányan materiali-
zálódnak, hogy a zarándokok is láthassák őket, akik leborulva 
fejezik ki tiszteletüket. Gyakran Mestereink, sőt náluk nagyob-
bak is szíveskednek barátságos beszélgetésbe ereszkedni tanít-
ványaikkal és más jelenlevőkkel. Mialatt ez történik, az arra 
kijelölt egyének előkészítik a nagy oltárkövet a szertartásra. 
A leggyönyörűbb virágokkal rakják tele, és a szent lótuszból 
minden sarkára nagy füzéreket helyeznek. Közepére egy gyö-
nyörűen vésett, vízzel megtöltött arany edényt tesznek, előtte 
pedig a virágok közti helyet üresen hagyják.

A SZERTARTÁS

Körülbelül fél órával holdtölte előtt a Testvériség tagjai – a 
Mahachohan jeladására – a síkság közepén, az oltártól észak-
ra három koncentrikus kört formázva sorakoznak fel. Arccal 
mindannyian a körök középpontja felé fordulnak. A legkülső 
kört a Testvériség fiatalabb tagjai képezik, a magasabb szintű 
testvérek pedig a legbelső körben foglalnak helyet. 



Ekkor buddhista szent énekeket dalolnak páli nyelven. Az 
éneklés után az Úr Maitreya a kör közepén materializálódik, 
kezében tartva a Hatalom Pálcáját (13. ábra). Ez a csodála-
tos szimbólum bizonyos értelemben fizikai központja vagy 
forgáspontja a Bolygó Logosza által kiárasztott erőknek. Ő 
ezt a rudat több millió évvel ezelőtt – amikor először indítot-
ta mozgásba bolygó-láncolatunk körül az emberi élet hullá-
mait – magnetizálta. Nekünk azt mondták, hogy a Hatalom 
Pálcája a logoszi figyelem (erő) összpontosításának a fizikai 
jelképe, amelyet mindig a fejlődés központját képező bolygó-
ra visznek. A rúd így vándorol bolygóról bolygóra, és amikor 
majd a Földünkről átkerül egy másik égitestre, akkor a Föld 
viszonylagos tétlenségbe fog süllyedni. Azt nem tudjuk, hogy 
a nem fizikai bolygókra is elviszik-e, azt sem értjük pontosan, 
hogy mi módon használják, sem azt, hogy milyen szerepe van 
a világ működésében. Szokás szerint a Világ Ura őrzi Sham-
ballában, és – amennyire tudjuk – a wesak ünnepély az egyet-
len alkalom, amikor kikerül az őrizete alól. A Hatalom Pálcája 
körülbelül két láb hosszú és két hüvelyk átmérőjű, egy ma már 
ismeretlen nemesfémből (orichalcumból) készült hengeres 
rúd, mindkét végén egy-egy óriási gömb alakú gyémánttal, 
amelyekből egy-egy kúp emelkedik ki. Olyan különös látszata 
van, mintha mindig tűzzel volna körülvéve, mintha sziporkázó 
és mégis átlátszó tűz-aurája volna. Figyelemre méltó, hogy a 
szertartás egyik része alatt sem érinti meg Maitreya Urunkon 
kívül senki.

13. ábra

Maitreya Urunk kör közepén történő materializálódásakor 
minden Adeptus és beavatott mélyen meghajol előtte, és egy 
újabb verset énekelnek el. Ezután – még mindig énekelve – a 
belső körök a külső gyűrűn belül mintegy keresztet képezve 
nyolc részre oszlanak, míg a középpontban továbbra is az Úr 



Maitreya marad. Ennek az impozáns szertartásnak a következő 
mozzanatánál a kereszt háromszöggé alakul át, az Úr Maitreya 
pedig előremegy a háromszög csúcsához, az oltárkő mellé. Az 
oltáron, az aranytál előtti szabad helyre az Úr Maitreya áhítat-
tal lefekteti a Hatalom (Erő) Rúdját, mialatt mögötte a kör egy 
meglehetősen bonyolult görbe alakká formálódik, és mindenki 
az oltár felé fordul. Ezután az ívelt figura fordított háromszög-
gé, a Teozófiai Társulat körülvevő kígyó nélküli közismert 
jelévé változik. Majd ebből a figurából egy ötágú csillag bon-
takozik ki, miközben az Úr Maitreya még mindig az oltárkő-
höz legközelebbi déli ponton áll, a többi nagy Tisztviselő vagy 
Chohan pedig a csillag vonalainak öt metszési pontjánál lát-
hatók. A 14. ábrán mellékeljük a szimbolikus figurák rajzait, 
mivel néhányukat egyszerűbb lerajzolni, mint leírni. 

14. ábra



Amikor a hetedik és egyben befejező alakzatot is felveszik, 
az éneklés megszűnik, és az ünnepélyes csend pillanatai után 
Maitreya Urunk újból kezébe véve és a feje fölé emelve a Ha-
talom Rúdját, csengő hangon – páli nyelven – a következő né-
hány szót mondja:

„Minden készen áll, Mester, gyere!”

Majd, amikor pontosan telihold pillanatában ismét leteszi a 
tüzes rudat, akkor közvetlenül a déli hegyek felett lebegő óriá-
si alakként megjelenik az Úr Buddha. Ekkor a Testvériség tag-
jai összekulcsolt kézzel meghajolnak előtte, a mögöttük álló 
tömeg pedig arcra borul, és úgy marad, miközben a többiek azt 
a három verset éneklik, amelyet maga az Úr Buddha tanított 
földi élete során az iskolás Csattának:

„Az Úr Buddha, a szakják bölcse, az emberiség legjobb ta-
nítója. Ő megtette, amit meg kellett tennie, és átkelt a túlsó 
partra (Nirvána). Ő tele van erővel és energiával. Őt, az áldot-
tat tartom vezetőmnek.

Az igazság nem anyagi; megszabadít a szenvedélytől, 
vágytól és bánattól; minden folttól mentes; édes, egyszerű és 
logikus. Ezt az igazságot tartom útmutatónak.

Bármit is adnak a nyolcféle Nemes Lénynek, akik párban 
alkotják a négy fokozatot, és akik ismerik az igazságot, az bi-
zony nagy jutalmat hoz. A Nemes Lények Testvériségét tartom 
vezetőmnek.”

A LEGNAGYOBB ÁLDÁS

Ezután az emberek felállnak, és az Úr lebegő alakját bámul-
ják, miközben a Testvériség a nép érdekében a Mahamangala 
Sutta nemes szavait énekli, amelyet Rhys Davids professzor 
így fordított le (más forrásokból átvettünk kisebb, határozottan 
jobbnak tűnő módosításokat):	



„Mikor a jó után vágyakozva, sok déva és ember

Különböző dolgot tekint áldásnak,

Akkor mondd meg nekünk, Mester,			

Mi a legnagyobb áldás?

Nem szolgálni az ostobákat,

Hanem a bölcsek szolgálata,

Tisztelni a tiszteletre méltókat,

Ez a legnagyobb áldás.

Kellemes vidéken élni,

Jó tettek emlékével bírni elmúlt életekből,

Helyes vágyakozással telített lélekkel élni,

Ez a legnagyobb áldás.

Sok intuíció és sok oktatás,

Önuralom és jól megművelt elme,

Kedves szavak, amelyeket jól alkalmaznak,

Ez a legnagyobb áldás.

Támogatni apát és anyát,

Szeretni feleséget és gyermeket,

Békés hivatást művelni,

Ez a legnagyobb áldás.

Alamizsnát adni és igazul élni,

Segíteni a rokonoknak,



Helyesen cselekedni, 

Ez a legnagyobb áldás.

Megvetni és elkerülni a bűnt,

Tartózkodni az erős italoktól, 

Kitartani a jó cselekedetekben,

Ez a legnagyobb áldás.

Tisztelet és szerénység,

Elégedettség és hála,

A törvény jól időzített meghallgatása,

Ez a legnagyobb áldás.

Türelmesnek és szelídnek lenni,

Társulni a nyugalommal,

Vallásos beszédet a megfelelő időben mondani,

Ez a legnagyobb áldás.

Önmegtartóztatás és tisztaság,

A Négy Nagy Igazság ismerete,

A Nirvána megértése,

Ez a legnagyobb áldás.

Az élet változásai mögött,

Rendíthetetlenül és biztosan álló lélek,

Amely szenvedélytelen és szomorúság nélküli,

Ez a legnagyobb áldás.



Legyőzhetetlen ő minden oldalról,

Aki így cselekszik,

Biztonságban jár-kel mindenfelé,

És övé a legnagyobb áldás!”

A dombok fölött lebegő alak hatalmas méretű, de pontosan 
visszaadja annak a testnek a formáját és vonásait, amelyben 
az Úr utoljára élt a Földön. Keresztbe tett lábbal és összekul-
csolt kézzel ülve jelenik meg, a buddhista szerzetesek sárga 
köntösében, de úgy, hogy a jobb karja szabadon marad. Arcá-
ról semmilyen leírás sem adhat hiteles képet. Ez a nyugalmat, 
erőt, bölcsességet és szeretetet ötvöző és kifejező arc valóban 
istenszerű, amely magában foglalja mindazt, amit elménk egy 
isteni lényről el tud képzelni. Azt mondhatjuk, hogy arcszí-
ne tiszta sárgásfehér, és arcvonásai éles metszésűek; hogy a 
homloka széles és nemes; a szemei nagyok, fényesek és mély 
sötétkék színűek; az orra enyhén hajlott; az ajkai vörösek és 
határozott állásúak. Mindez azonban csupán a külső maszkot 
tárja elénk, és az élő egészet nem képes kellően érzékeltetni. A 
haja fekete (majdnem kékesfekete) és hullámos, érdekes mó-
don se nem hosszú az indiai szokások szerint, és se nem telje-
sen leborotvált a keleti szerzetesek mintájára, hanem éppen a 
válláig érő, homlokáról hátra simítva középen kettéválasztott. 
A történet szerint, amikor Siddartha herceg elhagyta otthonát, 
hogy az igazságot keresse, megragadta hosszú haját, és egy 
kardcsapással közvetlenül a feje fölött levágta, amit azután 
mindig ugyanolyan hosszúságban viselt.

Buddha Urunk csodálatos jelenésének egyik legszembe-
tűnőbb vonása az alakot körülvevő fantasztikus aura. Amely 
koncentrikus gömbökre oszlik, mint minden magasan fejlett 
ember aurája, általános alaprajza pedig megegyezik a Látható 
és láthatatlan ember című könyv XXVI. ábráján látható arhaté-
val, a színek elrendezése azonban egyedülálló. Az alakot olyan 
fénygömb burkolja, amely valamilyen módon egyszerre káp-



rázatos és mégis áttetsző – olyan fényes, hogy a szem alig tud 
rajta megpihenni, és mégis rajta keresztül az arc és a köntös 
színe tökéletes tisztasággal kivehető. Ezen kívül egy ragyogó 
ultramarinkék színű gyűrű következik, majd egymás után izzó 
aranysárga, gazdag bíbor, tiszta ezüstfehér és pompás skarlát-
vörös gömbök. Amelyek természetesen egytől-egyig valódi 
gömbök, bár az égbolton sávoknak látszanak. Mindezeken 
kívül derékszögben kilövellő – az említett gyönyörű színeket 
ötvöző, zöld és ibolyaszín villanásokkal átjárt – sugarak mu-
tatkoznak. 

Az ősi buddhista szentírások az Úr aurájának színössze-
állítását pontosan a fenti sorrendben mutatják be. Amikor 
1885-ben a srí lankai (ceyloni) buddhisták egy különleges 
zászlót akartak maguknak kitalálni, akkor alapító elnökünk, 
Olcott ezredes – a Colombóban élő szingaléz testvéreinkkel 
közösen kialakított  – ötlete alapján ugyanezt a színcsopor-
tot alkalmazták. Az ezredes beszámolója szerint (Old Diary 
Leaves, III. kötet, 352. lap) néhány évvel később India alki-
rályának tibeti követétől – akivel Dardzsilingben találkozott 
– tudta meg, hogy a dalai láma zászlóján is pontosan ezek a
színek találhatók. Úgy tűnik, hogy ennek a jelképes zászló-
nak a gondolatát széles körben elfogadták, mivel magam is 
láttam ilyen lobogókat – buddhista templomokban – olyan 
egymástól távol eső helyeken, mint például Rangoon és a ka-
liforniai Sacramento. 

Természetesen lehetetlen egy nyomtatott illusztrációban 
megközelíteni az égbolton látható színek ragyogását és tisz-
taságát, mindössze annyit tehetünk, hogy kísérletet teszünk az 
olvasó képzeletének megsegítésére.

Korábbi könyveinkben leírtuk, hogy a skarlátvörös szín az 
ember aurájában a haragot fejezi ki, és így van ez a közönsé-
ges alsóbb asztrális szinteken is. Ettől eltekintve, a magasabb 
világokban viszont egy sokkal pompásabb és fényesebb skar-
látvörös színt tapasztalunk, amely az élő láng igazi lényege, 



és félelmet nem ismerő bátorságot és nagyfokú elszántságot 
jelez. Hogy ez a szín az Úr Buddha aurájában is megjelenik, 
az természetesen az ő esetében ezeknek a tulajdonságoknak 
a szuperlatívusz mértékű birtoklását mutatja. Feltételezhetjük, 
hogy az Úr Buddha aurájában ennek a ragyogó skarlátvörös 
sávnak a némileg szokatlan kiemelkedése azoknak a tulaj-
donságoknak a különleges megnyilvánulását jelenti, amelyek 
elérése és birtoklása érdekében ő az évszázados önfejlesztő 
munkáját végezte. 

Az Úr Maitreya, aki olyan kiemelkedő szerepet játszik eb-
ben a szertartásban, egy idő után majd átveszi azt a hivatalt, 
amelyet most az Úr Gautama tölt be. Éppen ezért talán érdemes 
összehasonlítani az auráját az imént leírtakkal. A legkönnyeb-
ben ezt úgy képzelhetjük el, hogy megnézzük az arhat auráját 
a Látható és Láthatatlan Ember (Man Visible and Invisible) 
című könyv XXVI. ábráján, majd képzeletben módosítjuk azt 
az itt jelzett módon. Általánosságban ugyan megállapítható a 
hasonlóság, de azon kívül, hogy sokkal terjedelmesebb, a szí-
nek is másképp rendezettek. 

A szíve vakító fehér fény, akárcsak az arhat esetében; majd 
eltávolítva a sárgát erről a részről, hagyjuk, hogy a rózsaszín 
ovális blokk megtartsa jelenlegi helyzetét, de engedjük befelé 
terjeszkedni egészen a fehér sáv széléig. A rózsaszín oválison 
kívül a kék helyett egy sárga csíkot helyeztek el; a zöldön kí-
vül jön egy kék öv; azon túl az ibolya, mint a könyvben; de az 
ibolyán kívül ismét a legszebb fényben ragyogó halványrózsa-
szín széles sávja következik, amelybe az ibolya észrevétlenül 
beleolvad. Mindezeket kívülről a vegyes színek sugárzása kö-
veti, ahogy a könyvben is látható. A fehér fénysugarak ugyan-
úgy átvillannak rajta, de még azok is halványan beszíneződnek 
a mindig jelenlévő halvány rózsaszínnel. Az egész aura azt a 
benyomást kelti, mintha a legfinomabb, de mégis ragyogó ró-
zsaszínnel lenne elárasztva, akárcsak az XI. ábrán a Látható és 
Láthatatlan Ember (Man Visible and Invisible) című könyvben.



Figyelemre méltó, hogy ebben az aurában a színek pontosan 
ugyanolyan sorrendben követik egymást, mint a napspektrum-
ban, bár a narancs és az indigókék színek kimaradnak. Elő-
ször a rózsaszín (ami a vörös egyik alakja), majd a sárga, és 
egymás után a zöld, a kék és az ibolya színek következnek. 
Ezután a rózsaszínbe olvadó ultraibolyával folytatódik a sor, 
majd a spektrum egy magasabb oktávval újrakezdődik, ahogy 
a legalacsonyabb asztrális szint a legmagasabb fizikai világot 
követi.

Természetesen ez egy nagyon gyenge leírás, de ennél jobb-
ra nem vagyunk képesek. Meg kell érteni, hogy sokkal több 
dimenzióban létezik, mint amennyit ábrázolni tudunk. Azért, 
hogy ennyit is mondhassak róla, megpróbáltam úgy kezelni, 
mintha háromdimenziós kiterjedésű lenne. De bölcsen tesszük, 
ha nem felejtjük el, hogy egyáltalán nem lehetetlen, hogy egy 
némileg eltérő eredményeket adó, másképpen értelmezett má-
sik háromdimenziós kép is ugyanolyan valós lehet. Tudomásul 
kell vennünk, hogy teljesen reménytelen próbálkozás fizikai 
síkon megmagyarázni a magasabb világok valóságait.

Amikor a Mahamangala Sutta végére érnek, az Úr Mait-
reya felveszi az oltárról a vízzel megtöltött arany serleget, és 
a feje fölött tartja néhány pillanatig, miközben a mögötte lévő 
sokaság – akik szintén vízzel teli edényekkel látták el magu-
kat – követi a példáját. Mikor az Úr Maitreya visszahelyezi a 
serleget az oltárkőre, egy újabb verset énekelnek:

„Ő az Úr, a Szent, akinek tökéletes a bölcsessége, aki bir-
tokolja a nyolcféle tudást és teljesítette a tizenöt szent gyakor-
latot, aki végigjárta a buddhasághoz vezető utat, aki ismeri a 
három világot, és akihez senki sem fogható. Ő az Istenek és 
emberek tanítója, az áldott, az Úr Buddha.”	

Amint ez véget ér, az Úr arcáról kimondhatatlan szeretet 
mosolya sugárzik szét, miközben jobb kezét áldó tartásba 
emeli, és hatalmas virágzápor hullik az emberek közé. Ekkor 
a Testvériség tagjai újból meghajolnak, a tömeg ismét lebo-



rul, és az alak lassan elhalványul az égen, a tömeg pedig sza-
bad folyást engedve elragadtatásának, örömkiáltásokban és 
magasztalásban tör ki. Ezután a Testvériség tagjai felvételük 
sorrendjében Maitreya Urunkhoz járulnak, és mindegyikük 
kortyol az arany tálban lévő vízből. Miközben az emberek is 
isznak egyet a sajátjaikból, a maradékot pedig furcsa bőrpa-
lackjaikban szentelt vízként hazaviszik, hogy házaikból elűz-
zék a rossz befolyásokat, vagy esetleg betegeket gyógyítsanak 
vele. Ezután a hatalmas társaság kölcsönös üdvözlések között 
lassan feloszlik, és az emberek távoli otthonaikba magukkal 
viszik e csodálatos szertartás kitörölhetetlen emlékét. A 15. 
ábra a tibeti Wesak Fesztivál távlati képét mutatja:

15. ábra



A BUDDHA ELŐDEI

Szent János látomása érdekes képet fest Buddha elődei-
ről: „És a trón körül huszonnégy szék volt, azokon pedig hu-
szonnégy, fehér ruhába öltözött vént láttam ülni, és a fejükön 
aranykoronák voltak.”

Aki abban a kiváltságban részesül, hogy ezt láthatja – és 
ne feledjük, ez egy napon majd mindenkinek megadatik –, az 
a személy nem tudja kivonni magát saját meggyőződésének 
sajátos nézőpontja alól. Ezért Szent János is azt látta, amit látni 
akart, azaz a zsidó hagyomány huszonnégy vénét. A huszon-
négyes szám azt a dátumot jelöli, amikor először látták ezt a 
látomást, pontosabban azt az időpontot, amikor megfogalmaz-
ták a dicsőségről alkotott zsidó elképzelést. Ha most képesek 
lennénk a szellem világába felemelkedni, és láthatnánk ezt a 
kimondhatatlan dicsőséget, akkor nem huszonnégy, hanem hu-
szonöt vént észlelnénk, mert mióta ez a vízió a zsidó rendszer-
ben kikristályosodott, azóta az Úr Buddha volt az egyetlen, 
aki elérte ezt a magasabb szintet. Mert a huszonnégy vén nem 
más, mint az a huszonnégy Nagy Tanító, akik a mi körünkbe 
tartozó világokat tanították. Minden világhoz hét Buddha tar-
tozik, ami huszonegyet tesz ki azon három világ esetén, ame-
lyeken mi átmentünk.  Gautama Urunk pedig ennek a világnak 
a negyedik Buddhája. Ezért volt akkor huszonnégy, most vi-
szont huszonöt a vének száma.

A keresztény egyház ezt másképpen értelmezte, ugyanis az ő 
tizenkét apostolának és tizenkét zsidó prófétának tekintette őket. 
Ha ez valóban megfelelne az igazságnak, akkor a látó Szent Já-
nosnak saját magát is köztük kellett volna látnia, amiről biztosan 
szó esett volna. A látó leírása szerint az öregeknek aranykoronák 
voltak a fejeiken, amelyeket az Úr elé vetettek, ahogyan a dicső-
séges Szentháromság-himnuszban is énekeljük.

Emlékszem, hogy gyermekként nagyon csodálkoztam 
azon, hogyan lehetséges ez. Különösnek tűnt, hogy mindig 
van ledobható korona a fejükön, miközben azokat állandóan 



az Úr elé vetik. Mindezt nem tudtam felfogni, és azon tűnőd-
tem, hogy miként kerülnek vissza a fejeikre az általuk leve-
tett koronák. Az ilyen, kissé nevetséges gondolatok talán ter-
mészetesek egy gyermek esetében, de azonnal elillannak, ha 
megértjük a jelenség lényegét. Az Úr Buddháról készült ké-
peket nézve szembetűnő, hogy fejének koronájából egy kicsi 
kúpszerű képződmény emelkedik ki. Ez pontosan olyan, mint 
egy aranyszínű korona, és az úgynevezett sahasrara csakrából, 
az emberi fejtető középpontjából kiáramló szellemi erőt jelké-
pezi. A keleti könyvekben ezt költőien ezer szirmú lótusznak 
is nevezik. (Lásd C. W. Leadbeater: The Chakras, The Theoso-
phical Publishing House, Adyar, Madras)

A magasan fejlett emberben ez a központ ragyogást és di-
csőséget áraszt, ami valóságos koronát képez a fején. A fen-
ti értelmezés lényege pedig az, hogy mindazt, amit egy ilyen 
egyén kifejlesztett, a pompás karmát és dicsőséges szellemi 
erőt, amelyet létrehozott – mindezeket állandóan a Logosz lá-
bai elé veti, hogy ő a munkája során hasznosíthassa azokat. 
Így a kiemelkedő tudatszintű személy újra és újra le tudja vetni 
aranykoronáját, mert az örökké újjáalakul, ahogy az erő fel-
színre tör belőle.

MAITREYA BODHISATTVA

Az Úr Maitreya, akinek a neve kedvességet és együttérzést 
jelent, akkor vette fel a Bodhisattva-tisztséget, amikor az Úr 
Gautama letette azt, és azóta sok erőfeszítést tett a vallások 
előmozdítása érdekében. A hivatalba lépése utáni egyik első 
lépése az volt, hogy – kihasználva az Úr Buddha jelenléte által 
a világban keltett óriási vonzerőt – megszervezte a nagy Taní-
tók a Föld különböző helyein egyszerre történő megjelenését. 
Ennek köszönhető, hogy viszonylag rövid időn belül nemcsak 
magát Buddhát, Shri Shankaracharyát és Mahavirát találjuk 
Indiában, hanem Mithrát Perzsiában, Laotsét és Confuciust 
Kínában, valamint Pythagorast az ókori Görögországban



Ő maga kétszer jelent meg: mint Krishna az indiai síkságo-
kon, és mint Krisztus Palesztina hegyei között. A Krishnaként 
való megtestesülésében a legfontosabb jellemvonás a szeretet 
volt. A gyermek Krishna olyan embereket vonzott maga köré, 
akik a legmélyebb és legintenzívebb szeretetet érezték iránta. 
Palesztinában ismét a szeretet állt tanításainak a fókuszában. A 
következőket mondta: „Ezt az új parancsolatot adom nektek, 
hogy úgy szeressétek egymást, ahogy én szeretlek titeket!” 
Arra kérte tanítványait, hogy mindannyian legyenek egyek 
vele, ahogy ő is egy az Atyával. A hozzá legközelebb álló ta-
nítványa, Szent János a leghatározottabban ragaszkodott eh-
hez a gondolathoz: „Aki nem szeret, nem ismeri Istent, mert 
Isten maga a Szeretet.”

Az ő eredeti tanítása szerint a ma kereszténységnek neve-
zett vallás kétségtelenül nagyszerű elképzelés volt, de sajnos 
azóta tudatlan magyarázók által vezérelve lesüllyedt erről 
a magas szintről. Természetesen tévedés volna azt hinnünk, 
hogy a testvéries és felebaráti szeretetre vonatkozó tanítások 
újak lettek volna a világon. Ahogy Szent Ágoston mondta De 
Civitate Dei című könyvében: „Ugyanaz, amit mi keresztény 
vallásnak nevezünk, a régieknél is megvolt, és az emberi faj 
kezdete óta sohasem hiányzott egészen Krisztus testet öltött 
eljöveteléig, amelytől kezdve a már létező igaz vallást keresz-
ténynek kezdték nevezni.”

A Bhagavad Gíta olvasói is emlékezhetnek arra, hogy ez 
a mű szintén tele van szeretetre és odaadásra vonatkozó ta-
nítással. A Bodhisattva időnként Tsong-ka-pa, a nagy tibeti 
vallási reformer testét is elfoglalta, és az évszázadok so-
rán tanítványainak egész sorát küldte – köztük Nagarjunát, 
Aryasangát, Ramanujacharyát, Madhavacharyát és még so-
kan másokat –, akik új szektákat alapítottak, vagy új meg-
világításba helyezték a vallás misztériumait. Közöttük volt 
az a tanítvány is, akinek a mohamedán vallás megalapítása 
volt a feladata.



A fentnevezett tanítók szétküldése munkájának csupán egy 
részét képezte, amely nem korlátozódik csak az emberiségre, 
hanem magában foglalja a Földön élő valamennyi teremtmény 
nevelését, köztük a dévák evolúcióját is. Így a Bodhisattva a 
feje a jelenleg létező összes vallásnak, sőt azoknak is, amelyek 
az idők folyamán már kihaltak. A felelősséget természetesen 
csak a vallások eredeti állapotáért viseli, és nem felelős azért 
a romlásért, amelyet az emberek a korok múlásával természe-
tesen és elkerülhetetlenül kialakítottak bennük. A vallások tí-
pusait egyrészt a világtörténelem azon időszakához igazítja, 
amelyben azok nyilvánosságot kapnak, másrészt azokhoz az 
emberekhez, akiket azok megszólítanak, és ha a forma válto-
zik is a fejlődés során, az erkölcsi tartalom mindig ugyanaz 
marad.

A gyökérfaj fejlődése során még többször el fog jönni, és 
sok ilyen vallást fog alapítani, minden alkalommal maga köré 
vonva azokat az embereket, akik készen állnak követni őt. 
Közülük választja ki a legbelső értelemben vett tanítványait, 
akikkel a legszorosabb kapcsolatot tudja kialakítani. Aztán a 
faj idejének a vége felé, amikor az már messze túl van a virág-
korán, és egy új faj kezdi uralni a világot, úgy fog intézkedni, 
hogy az összes különleges tanítványa – akik az előző inkar-
nációik során követték őt – együtt szülessen meg az ő utolsó 
világi életének idején.

Abban az életben a buddhai nagy beavatásban fog része-
sülni, és elnyeri a tökéletes megvilágosodást. Ekkor ezek a 
tanítványai, anélkül, hogy fizikailag ismernék vagy emlékez-
nének rá, mind erősen fognak vonzódni hozzá, és az ő hatására 
nagyon sokan fognak az Ösvényre lépni vagy magasabb szin-
tekre jutni, miután már korábbi inkarnációikban is jelentős ha-
ladást értek el. Először azt gondoltuk, hogy a buddhista köny-
vekben szereplő azon nagyszámú ember, akik azonnal elérték 
az arhat szintet, amikor az Úr Gautama Buddhává vált, túl-
mutatnak a lehetőség határain, de közelebbről megvizsgálva 
azt találtuk, hogy azoknak a beszámolóknak van valós alapjuk. 



Lehetséges, hogy a számokat eltúlozták, de az kétségtelenül 
igaz, hogy nagyon sok tanítvány hirtelen érte el a beavatás ma-
gasabb fokait Buddha hatalmas magnetizmusának és erejének 
köszönhetően.

AZ ASALA ÜNNEPSÉG

A nagy Wesak Fesztiválon kívül minden évben van még 
egy alkalom, amikor a Testvériség tagjai hivatalosan is talál-
koznak. Ezt az összejövetelt rendszerint Maitreya Urunk ma-
gánházában tartják, amely szintén a Himalájában található, 
de nem az északi, hanem a déli lejtőkön. Ezen a találkozón 
földi testben lévő zarándokok nem vesznek részt, de minden 
asztrális látogatót, aki tud az ünnepségről, szívesen látnak. A 
fesztivált az asala (szanszkritul asâdha) hónap – a mi júliusunk 
– telihold napján tartják.

Ez annak az alkalomnak az évfordulója, amikor az Úr 
Buddha először ismertette nagy felfedezését, és az általában 
Dhammachakkappavattana Sutta néven ismert prédikációját 
intézte öt tanítványához. Amelyet Rhys Davids költői módon 
így fordított le: „Az igazságosság országa királyi kocsikere-
keinek megmozdítása.” Buddhista könyvekben sokszor rö-
videbben így fejezik ki: „A törvény kerekének forgása”. Ez 
magyarázza meg először a Négy Nemes Igazságot és a Nyolc-
szoros Nemes Ösvényt, kifejtve Buddha nagyszerű középútját, 
a tökéletesen igaz életet, amely a középúton fekszik egyrészt 
az aszkézis szélsőségei, másrészt a pusztán világias élet gond-
talansága között.

Nagy elődje iránt érzett szeretete által vezérelve az Úr 
Maitreya elrendelte, hogy valahányszor eljön az első prédi-
káció évfordulója, ugyanazt ismételten el kell mondani az 
egybegyűlt Testvériség jelenlétében is, amelyet rendszerint 
egy egyszerű saját beszéddel egészít ki, amelyben kifejti és 
alkalmazza azt. A szentbeszéd megismétlése teliholdkor kez-



dődik, és a felolvasás a beszéddel együtt körülbelül fél óra 
alatt véget ér. Maitreya Urunk rendszerint azon a márvány-
széken foglal helyet, amely a háza előtt található gyönyörű 
kert magasított teraszának szélén áll. A résztvevők közül a 
legmagasabb tisztviselők közvetlenül körülötte ülnek, míg 
a Testvériség többi tagja a kertben néhány lábnyival lejjebb 
csoportosul. A találkozón – a többi összejövetelhez hason-
lóan – lehetőség nyílik kellemes társalgásra is. A Mesterek 
pedig áldásokat osztanak tanítványaiknak és azoknak, akik 
azokká szeretnének válni. 

Talán hasznos lehet némi leírást adni a szertartásról, és ar-
ról, hogy mit szoktak mondani ezeken az ünnepeken, bár ter-
mészetesen lehetetlen teljes mértékben érzékeltetni az Úr Ma-
itreya szavainak csodáját, szépségét és ékesszólását. Az alábbi 
beszámoló nem próbálja meg egyetlen különálló beszédét sem 
visszaadni, csupán – attól tartok – nagyon hiányos emlékű tö-
redékek kombinációja, amelyek közül néhány már máshol is 
megjelent. Viszont azoknak, akik korábban nem hallottak róla, 
némi képet nyújt az elhangzó beszédek irányvonaláról.

Ez a nagyszerű prédikáció csodálatosan egyszerű, és a lé-
nyege újra és újra megismétlődik. Abban az időben még nem 
volt gyorsírás, hogy egy ilyen beszédet le lehessen jegyezni, 
és azt utólag mások is elolvashassák. A tanítványoknak tehát 
az akkori benyomásaik alapján kellett visszaemlékezniük az 
Úr Maitreya szavaira. Ezért mondatait egyszerűen fogalmazta 
meg, és mondanivalójának lényegét többször is megismétel-
te, mint egy refrént, hogy azt az emberek jobban az eszükben 
tarthassák. Olvasás közben könnyen észrevehetjük, hogy a 
szöveg kimondottan ezt a különleges célt – a könnyű megje-
gyezhetőséget – szem előtt tartva került összeállításra. Pontjai 
kategorikusan – egyfajta mnemotechnika szerint – úgy vannak 
elrendezve, hogy ha egyszer meghallgattuk azokat, akkor min-
den egyes pont a következőre emlékeztet. A buddhista számá-
ra pedig minden egyes különálló és könnyen megjegyezhető 
szó összefüggő gondolatok egészét sugallja, így a prédikáció a 



maga rövidsége és egyszerűsége mellett az élet magyarázatát 
és szabályait tartalmazza. 

Azt gondolhatnánk, hogy mindaz, ami erről a beszédről 
elmondható, már sokszor elhangzott. Mégis az Úr Maitreya 
csodálatos ékesszólása és kifejezésmódja révén a prédikáció 
minden évben megújul, és mindenki úgy érzi, mintha a benne 
megfogalmazott üzenet egyenesen és kifejezetten neki szól-
na. Ilyenkor, akárcsak az eredeti igehirdetésben, a pünkösdi 
csoda megismétlődik. Az Úr Maitreya az eredeti, hangzatos 
páli nyelven beszél, de minden jelenlévő „a saját anyanyelvén, 
amelyen született” hallja őt, ahogyan Az apostolok cselekede-
tei című műben olvasható.

A NÉGY NEMES IGAZSÁG

A prédikáció azzal a kijelentéssel kezdődik, hogy mindig a 
középút a legbiztonságosabb, és az egyetlen igaz út. Egyrészt a 
közönséges világi élet érzéki mértéktelenségeibe és gyönyöre-
ibe belemerülni alantas és lealacsonyító, és nem vezethet seho-
va. Másrészt pedig a szélsőséges aszkézis is rossz és haszon-
talan. Ugyan lehetnek néhányan, akiket a magas aszkézis és a 
magányos élet vonz, és akik képesek is ezt helyesen kezelni, de 
még ilyen esetekben sem szabad a szélsőségig elmenni. A hét-
köznapi ember számára azonban minden tekintetben a középút 
a helyes életvitel legjobb és legbiztosabb módja. Ezen az úton 
az első lépést az ilyen életmód azon feltételeinek a megértése 
jelenti számunkra, amelyeket az Úr Buddha az általa elneve-
zett Négy Nemes Igazságba fektetett le. Ezek a következők:

1.)	 Szenvedés (bánat).

2.)	 A szenvedés oka.

3.)	 A szenvedés megszűnése.

4.)	 A szenvedés megszüntetéséhez vezető út.



Az első igazság annak a megállapítása, hogy minden meg-
nyilvánult élet szenvedés, hacsak nem tudja az ember, hogyan 
kell helyesen élnie. Lényegében ezt magyarázza a Bodhisattva 
azon megállapítása, hogy a megnyilvánult élet két értelemben 
lehet szomorú. Az egyik bizonyos mértékig elkerülhetetlen, a 
másik azonban teljes tévedés, és könnyen elkerülhető. A Mo-
nád számára – aki az ember igazi szelleme – minden megnyil-
vánult élet bizonyos értelemben szomorúság, mert korlátozást 
jelent a számára. Mégpedig olyan korlátozást, amit a fizikai 
agyunkkal a legkevésbé sem vagyunk képesek elképzelni, 
mert fogalmunk sincs a magasabb élet dicsőséges szabadsá-
gáról. Pontosan ugyanebben az értelemben mondjuk, hogy 
Krisztus áldozatul ajánlja fel magát, amikor leszáll az anyagba. 
Amely kétségtelenül áldozat, mert ez egy végtelenül nagyfokú 
korlátozást jelent a számára, hiszen elzárja előle mindazokat 
a dicsőséges erőket, amelyeket a saját szintjén egyébként bir-
tokol. Ugyanez vonatkozik az ember Monádjára nézve is. Ő 
is vitathatatlanul nagy áldozatot vállal, amikor érintkezésbe 
hozza magát az alacsonyabb rendű anyaggal, és felette lebeg 
fejlődése hosszú korszakain át, egészen az emberi fokozatig. 
Amikor is lebocsát magából egy apró töredéket (mondhatni 
egy ujjhegynyi darabkát), és ezáltal egy egót, vagyis egyéni 
lelket hoz létre.

Még ha csupán kicsiny töredékek vagyunk is – valósággal 
a töredékek töredékei –, azért mégiscsak egy csodálatos va-
lóságnak vagyunk a részei. Töredék mivoltunkra tekintettel 
ugyan nincs okunk büszkeségre, ugyanakkor azonban biztosak 
lehetünk abban, hogy miután részei vagyunk egy magasabb 
minőségnek, végül mi is felemelkedhetünk erre a fantasztikus 
szintre, és eggyé válhatunk vele. Ez a mi fejlődésünk vége és 
célja. De még ha ezt el is érjük, ne feledjük, hogy mindez nem 
a saját haladásunkban való gyönyörködésünk kedvéért törté-
nik, hanem azért, hogy képesek legyünk segíteni az evolúciós 
terv megvalósításában. Természetesen jogos az a megállapí-
tás, hogy mindez az áldozat és korlátozás szenvedéssel jár, de 



örömmel vállaljuk azokat, ahogy az ego tökéletesen megér-
ti és átlátja a folyamatot. Az ego nem rendelkezik a Monád 
tökéletességével, ezért eleinte még nincs az ideális ráébredés 
állapotában, ennélfogva neki is tanulnia kell, mint mindenki 
másnak. Ez a nagyfokú korlátozás az anyagba való minden 
egyes leszállásnál elkerülhetetlen, emiatt a megnyilvánulástól 
elválaszthatatlan a szenvedés is. Úgy kell elfogadnunk ezt a 
korlátozást, mint a cél elérésének eszközét, mint az isteni terv 
elválaszthatatlan részét. 

Az élet gyakran együtt jár egy másik értelemben vett bánat-
tal is, amely szenvedés viszont teljes mértékben elkerülhető. 
A hétköznapi életet élő ember sokszor találja magát szemben 
különféle gondokkal, problémákkal. Nem lenne igaz, ha azt 
mondanám, hogy mindig bánatos, de gyakran szorong, és bár-
mikor hajlamos szomorúságba vagy rettegésbe esni. Ennek az 
az oka, hogy tele van különféle alacsonyabb rendű, ámde nem 
feltétlenül gonosz vágyakkal, amelyek őt törvényszerű módon 
lekötik, és korlátok közé szorítják. Folyamatosan valamilyen 
számára hiányzónak vélt dolog megszerzésére törekszik, és 
állandóan aggályoskodik. Egyrészt azért aggódik, hogy sike-
rül-e vágyait kielégítenie, másrészt pedig azért, hogy „győze-
lem” esetén azokat nehogy elveszítse. Ez nemcsak a pénzre 
vonatkoztatva igaz, hanem pozícióra, hatalomra, hírnévre és 
társadalmi előmenetelre is egyaránt. Mindezek a vágyak min-
den tekintetben örökös nyugtalanságot okoznak a számára. És 
itt nemcsak az állandóan vágyakozó ember egyéni szorongásá-
ról van szó, hanem figyelembe kell vennünk mindazt az irigy-
séget, féltékenységet és rossz közérzetet is, amelyet mások 
szívében okoznak, akik ugyanazokért a dolgokért küszködnek.

Vannak a fentieknél magasabb rendűnek látszó vágyak is, 
amelyek azonban mégsem a legmagasabbak. Milyen gyakran 
vágyik például egy fiatalember szeretetre olyasvalakitől, aki 
nem képes azt megadni neki, mert nincs meg benne ez az ér-
zés. Az ilyen óhajokból gyakran szomorúság, féltékenység és 
sok egyéb rossz érzés származik. Az ilyen vágy kétségkívül 



természetes, és a viszonzott vonzalom nyilvánvalóan nagy 
boldogság forrása. Abban az esetben azonban, ha érzéseink 
viszonzása mások részéről elmarad, legyen elég erőnk elfo-
gadni ezt a helyzetet, és ne engedjük, hogy a kielégítetlen vágy 
bánatot okozzon nekünk. Amikor azt mondjuk, hogy valami 
természetes, akkor azt értjük alatta, hogy ezt várhatjuk el az 
átlagembertől. Az okkultizmus tanulójának azonban igyekez-
nie kell valamennyire az átlagember szintje fölé emelkedni, 
különben hogyan kelhetne annak segítségére? Nekünk is ezen 
szint fölé kell nőnünk, hogy ezáltal egy magasabb fokozatról 
nyújthassuk le segítő kezeinket. Nem a természetesre (az átlag 
értelmében) kell törekednünk, hanem a természetfelettire.

Aki tisztánlátó, az készséggel elfogadja Buddha tanításá-
nak azt az igazságát, miszerint az élet általában szomorúság. 
Ugyanis, ha rátekint embertársainak asztrális és mentális testei-
re, akkor azokban apró, sebesen forgó örvénylések tömegével 
kell szembesülnie. Amelyek különböző területekre vonatkozó 
mindenféle furcsa gondolatokat, kis aggályokat és apró-cseprő 
gondokat jelentenek. Mindezek zavart és szenvedést okoznak. 
Ezzel szemben a haladáshoz leginkább derűs nyugalomra vol-
na szükségünk. Lelki békénk megtalálásának egyetlen módja, 
ha ezektől teljesen megszabadulunk. Ez viszont már a második 
nemes igazsághoz, a szenvedés okához vezet el bennünket.

Azt már láttuk, hogy a szenvedést mindig a vágy okozza. 
Ha valakinek nincsenek vágyai, ha nem töri magát semmi-
lyen állásért, hatalomért vagy vagyonért, akkor ugyanolyan 
nyugodtan veszi tudomásul azok elnyerését és elvesztését is. 
Egyformán derűs és higgadt marad, mivel igazán nem foglal-
koztatják őt ezek a szempontok. Ember lévén, természetesen ő 
is vágyakozhat bizonyos dolgokra, de mindig csak finoman és 
óvatosan, hogy ne hagyja magát azok által megzavarni. Tudjuk 
például, hogy az embereket milyen mélyen tudja emészteni a 
bánat, ha szeretteik távoznak az élők sorából. De ha vonzal-
munk magasabb rendű, és így elsősorban barátaink lelkéhez és 
nem azok testéhez ragaszkodunk, akkor nem jelentkezik olyan 



erővel az elszakadás érzése, és ennek megfelelően a bánat sem. 
Ha viszont a fizikai síkon kimondottan a barátainkkal való testi 
kapcsolatra vágyunk, akkor ez a kívánalom szomorúságot fog 
okozni. De abban az esetben, ha ezt a vágyat félretesszük, és 
egy magasabb szintű közös létezésben hiszünk, akkor elmúlik 
a gyász.

Néha az öregség közeledése miatt bánkódunk, amikor 
kénytelen-kelletlen rádöbbenünk, hogy a testünk már nem 
olyan erős, mint régen. Visszakívánjuk az egykori erőnket és 
képességeinket. Ebben az esetben a legokosabb, amit tehe-
tünk, ha elfojtjuk ezeket a vágyainkat. Ha éppen annyit válla-
lunk, amennyire szépen és békésen képesek vagyunk, miköz-
ben nem töprengünk a változáson, és nem aggódunk miatta. 
Képzeljük el, hogy csak akkor lesz nagyszerű új testünk, ha a 
régit a lehető legjobban használjuk, mialatt állandóan derűsek, 
nyugodtak és higgadtak maradunk. Ennek egyetlen lehetséges 
módja, ha magunkról megfeledkezve minden önző kívánsá-
gunkat megszüntetjük, gondolatainkat pedig mások megsegí-
tésére kifelé irányítjuk, amennyire csak képességeink engedik. 

Már láttuk, miként szűnik meg a szenvedés, és hogy a 
nyugalom egy magasabb szintű gondolkodással érhető el.  Itt 
a Földön, egy – költői hasonlattal – szomorú csillagnak ne-
vezett világban kell élnünk. És valóban, talán a legtöbb em-
ber számára az is, bár egyáltalán nem kellene annak lennie. 
Ugyanis egészen boldogan élhetnénk a Földön, ha a vágyak 
nem láncolnának bennünket hozzá. A világon vagyunk, de 
nem kellene belőle valóknak lennünk, legalábbis nem olyan 
mértékben, hogy mindez aggodalmat, bajt és bosszúságot 
okozzon nekünk. Nyilvánvalóan kötelességünk másoknak 
segítséget nyújtani nyomorúságukban, gondjaikban és ag-
godalmaikban. De ahhoz, hogy ezt hatékonyan tehessük, 
minket a legkisebb mértékben sem terhelhetnek ilyen jellegű 
problémák. Hagynunk kell, hogy a fenti gondokat okozó hul-
lámok simán elsuhanjanak mellettünk, miközben mi mindig 
nyugodtak és elégedettek maradunk. Ha ezt az alacsonyabb 



fizikai életet bölcsességgel fogadjuk el, azt fogjuk tapasztal-
ni, hogy számunkra a szomorúság szinte teljesen megszűnik.

Lehetnek olyanok, akik ezt a hozzáállást elérhetetlennek 
tartják. Ez természetesen nincs így, hiszen ellenkező esetben 
az Úr Buddha soha nem írta volna elő a számunkra. Mindan�-
nyian elérhetjük, és meg is kell tennünk, mert csak így tudunk 
igazán és hatékonyan segíteni felebarátainkon.

A NEMES NYOLCRÉTŰ ÖSVÉNY

A szenvedés megszüntetéséhez vezető utat a Nemes Nyolc-
rétű Ösvény – az Úr Buddha egy másik csodálatos iránymuta-
tása – jelöli ki a számunkra. A megfogalmazása azért is nagy-
szerű, mert minden szinten könnyen felfogható és érthető. A 
világ embere (beleértve a tanulatlan egyént is) a legalacso-
nyabb nézőpontból is megtalálhatja rajta keresztül a békéhez 
és a vigaszhoz vezető utat. De a legkiválóbb filozófus is értel-
mezheti és magyarázhatja a maga szintjén, és nagyon sokat 
tanulhat belőle.

Az első lépés ezen az úton a helyes hit. Egyesek ellenzik 
ezt a minősítést, mert az a véleményük, hogy ez valamifé-
le vakhitet kíván meg tőlük. Természetesen egyáltalán nem 
ilyen típusú hit szükségességéről van szó, sokkal inkább az 
életben uralkodó tényezőkre vonatkozó elegendő tudás igé-
nyéről. A helyes hit a ránk vonatkozó isteni rendszer (terv) 
legalább részleges megértését követeli meg tőlünk. Ha pedig 
magunktól képtelenek vagyunk ezt felfogni, akkor fogadjuk 
el úgy, ahogyan elénk tárják. Bizonyos általános tényekkel 
ilyen vagy olyan formában egyébként is folyamatosan szem-
besülünk. Gyógyítóik révén még a vad törzsek is kapnak ma-
gyarázatot, az emberiség többi része pedig különféle vallási 
tanítók és különböző szentírások útján nyer útba igazítást. 
Igaz, hogy a szentírások és a vallások különböznek egymás-
tól, de az embereknek mindenekelőtt azokat a tételeiket kell 



elfogadniuk, amelyekben mindegyik azonos nézetet vall. 
Mielőtt eléggé megértenék az életet ahhoz, hogy boldogan 
élhessenek. 

Az egyik ilyen alapvető tény az ok és okozat örök törvé-
nye. Ha valaki abban a tévhitben él, hogy bármit megtehet, 
amit csak akar, és tettei soha nem fognak visszahatni rá, akkor 
egészen biztosan azt fogja tapasztalni, hogy cselekedeteinek 
egy része végül boldogtalanságba és szenvedésbe sodorja. Ha 
pedig nem érti meg, hogy az élet célja a fejlődés, és hogy Isten 
akarata szerint ő jobbá és nemesebbé váljon, akkor szintén bol-
dogtalanságot és szenvedést fog hozni magára. Ugyanis kellő 
bölcsesség hiányában valószínűleg csak az élet alacsonyabb 
rendű oldalának fog élni, amely viszont soha nem tudja kie-
légíteni a belső embert. Ilyen módon fogja idővel elérni, hogy 
legalább valamit megismerjen a természet nagy törvényeiből, 
vagy – ha saját maga nem képes ezeket az összefüggéseket 
megérteni – elkezdjen hinni bennük. Később, egy magasabb 
szinten a második beavatás előtt, minden kétséget ki kell ma-
gunkból iktatnunk.

Amikor az Úr Buddhát megkérdezték, hogy mindez azt je-
lenti-e, hogy vakon el kell fogadnunk valamilyen hitet, így vá-
laszolt: „Nem, de magatoknak tudnotok kell három fontos dol-
got: hogy kizárólag a Szentség és a helyes élet Ösvényén lehet 
végül a tökéletességet elérni; hogy ennek elérése céljából több 
életen kell keresztül menni, egyre magasabbra és magasabbra 
emelkedve; és hogy létezik az Örök Igazság Törvénye, amely-
nek uralma alatt történik mindez.” Ezen a szinten az embernek 
el kell vetnie minden kétséget, és belsőleg kell alaposan meg�-
győződnie ezekről a dolgokról. A világi embernek pedig jó, ha 
legalább ennyit elhisz, mert ha nem ez vezérli az életét, akkor 
nem juthat tovább.

A Nemes Nyolcrétű Ösvény második lépése a helyes gon-
dolat. A helyes gondolkodásnak két különböző kritériuma van. 
Az első azt követeli meg tőlünk, hogy mindig helyes dolgokra 



gondoljunk, és ne haszontalanokra. Elménk mélyén lehetnek 
emelkedett és szép gondolatok, de tartalmazhat hétköznapi 
problémákkal kapcsolatos elképzeléseket is. És itt ne legyen 
félreértés, bármilyen munkával is foglalkozunk, azt a tökéle-
tességhez szükséges alapossággal, komolysággal és koncent-
rált gondolkodással kell végeznünk. De a legtöbb embernek 
a gondolatai még munkája után vagy annak szüneteiben is lé-
nyegtelen és viszonylag jelentéktelen témákon járnak. Akik vi-
szont a Mesternek szentelik magukat, azok igyekeznek a Mes-
ter gondolatait mindig az elméjük hátsó részében tartani, hogy 
amikor világi tevékenységükben akár egy pillanatnyi szünet is 
adódik, azok azonnal előbukkanjanak, és lefoglalják az elmét. 
A tanítvány felteszi magának a kérdést: „Mit tehetnék, hogy 
olyan legyen az életem, mint a Mesteré? Hogyan fejleszthetem 
magam arra a szintre, hogy megmutathassam az Úr szépségét 
a körülöttem élőknek? Miként mozdíthatom elő az ő munkáját, 
hogy másokon segíthessek?” A legfontosabb, amit mindan�-
nyian megtehetünk, hogy segítő és együttérző gondolatokat 
küldünk mindenfelé.

Arról se feledkezzünk meg, hogy a helyes gondolatnak min-
dig határozottnak és nem szétszórtnak kell lennie. Azok a gon-
dolatok, amelyek egy pillanatra megpihennek valahol, majd 
azonnal valami másra váltanak, hasznavehetetlenek, és egyál-
talán nem segítenek abban, hogy megtanuljuk gondolatainkat 
kezelni és irányítani. A helyes gondolat nem tartalmazhatja 
a gonoszság legcsekélyebb árnyalatát sem, nem lehet benne 
semmilyen kétes mondanivaló. Sokan vannak, akik szándéko-
san nem gondolnának semmi tisztátalanra vagy borzalmasra, 
mégis dédelgetnek ezekkel határos gondolatokat, amelyek 
ugyan nem határozottan gonoszak, viszont mindenképpen 
egy kicsit kétségesek. A helyes gondolat sohasem irányulhat 
ilyesmire. Mindazt, ami a legkevésbé is gyanúsnak vagy ba-
rátságtalannak tűnik, azonnal ki kell zárni. Egészen biztosnak 
kell lennünk abban, hogy kizárólag alapvetően kedves és jó 
gondolataink vannak.



A helyes gondolat másik követelménye a kifogástalanság, 
vagyis, hogy mindig az igazságot gondoljuk. Előítéletből vagy 
tudatlanságból gyakran gondolkodunk felebarátainkról valót-
lanul és helytelenül. Elképzeljük, hogy egy bizonyos személy 
rossz ember, és ezért mindennek, amit tesz, rossznak is kell 
lennie. Gyakran teljesen alaptalan indítékokat tulajdonítunk a 
tetteinek, és ezzel valótlanul gondolkodunk róla, tehát a gon-
dolataink nem helyesek. Minden emberben, aki még nem érte 
el az adeptusi szintet, egyaránt van valami jó és rossz is. Saj-
nálatos módon az a szokásunk, hogy minden figyelmünket a 
rosszra összpontosítjuk, és megfeledkezünk a jóról, egyáltalán 
nem is keresve azt. Ezért az ilyen jellegű gondolataink nem 
helyes gondolatok, nem csupán azért, mert nem jótékonyak, 
hanem azért is, mert valótlanok. Az embereknek csak az egyik 
oldalát vizsgáljuk, a másikat pedig figyelmen kívül hagyjuk. 
Ráadásul azzal, hogy érdeklődésünket a jó helyett a bennünk 
megbújó rosszra irányítjuk, helytelenül éppen a gonoszt erő-
sítjük és serkentjük, holott helyes gondolkodással ugyanilyen 
bátorítást adhatnánk az emberi természet jó oldalának is.

A következő, harmadik állomás a helyes beszéd, és itt is-
mét ugyanazt a két követelményt találjuk. Először is mindig jó 
dolgokról kellene beszélnünk. Nem a mi dolgunk, hogy mások 
gonosz cselekedeteiről fecsegjünk. A legtöbb esetben ugyanis 
valótlanok a hozzánk eljutó, másokra vonatkozó történetek, és 
ha mi ezeket továbbítva hazugságokat állítunk, akkor éppen 
úgy ártunk saját magunknak, mint a történet alanyának. De ha 
még igaz is lenne a történet, akkor is helytelen volna azt meg-
ismételve továbbadni, ugyanis senkivel sem tehetünk úgy jót, 
hogy újból és újból felemlegetjük valamilyen ballépését. Ak-
kor járunk el helyesen, ha nem beszélünk róla. Amit egyébként 
ösztönösen meg is teszünk akkor, amikor a szóban forgó egyén 
például az élettársunk, a gyermekünk vagy a testvérünk. Ilyen 
esetben azt érezzük, hogy helytelen lenne szerettünk gyenge-
ségét leleplezni azok előtt, akik máskülönben nem hallanának 
róla. De ha egyáltalán van igazság az egyetemes testvériség-



ről alkotott hitvallásunkban, akkor fel kell ismernünk, hogy 
egyetlen emberről sincs jogunk rosszat terjeszteni, és úgy 
kell beszélnünk másokról, ahogy szeretnénk, hogy rólunk is 
beszéljenek.  Ne feledjük, hogy sokan azzal teszik valótlanná 
a beszédüket, hogy túlzásba vagy pontatlanságba esnek. Kis 
dolgokból óriási történeteket varázsolnak, ami biztosan nem 
nevezhető helyes beszédnek.

A beszédnek kedvesnek, egyenesnek és erőteljesnek kell 
lennie, nem pedig ostobának. Az emberek nagy része abban 
a tévhitben él, hogy társalognia kell. Megítélésük szerint fur-
csa vagy udvariatlan viselkedés nem állandóan fecsegni. Úgy 
érzik, hogy a barátjukkal való találkozás alkalmával egész 
idő alatt szóval kell őt tartaniuk, mert különben megsértődik. 
Jusson eszünkbe, hogy Krisztus ittlétekor nagyon szigorúan 
kijelentette, hogy minden hiábavaló szavunkról számot kell 
adnunk. Az üres szavak gyakran kártékonyak, de ettől függet-
lenül még az ártatlan üres szavak is időpocsékolással járnak. 
Ha már beszélnünk kell, legalább valami hasznosat és értékeset 
mondjunk. Vannak, akik az okosság látszatát keltve, állandóan 
csak félig tréfálkozva vagy gúnyosan beszélnek. Ők mindig 
túl akarják szárnyalni, amit a másik mondott, és mindennek a 
nevetséges vagy mulatságos oldalát próbálják bemutatni. Bi-
zonyára mindez a hiábavaló szavak kategóriájába tartozik, és 
kétségtelenül rendkívül óvatosnak kell lennünk a helyes be-
szédnek ebben az értelmében is.

A következő, negyedik lépés a helyes cselekvés. Könnyen 
belátható, hogy a második, harmadik és negyedik kívánal-
mak szükségszerűen követik egymást. Hiszen, ha mindig he-
lyesen gondolkodunk, biztosan nem fogunk gonoszságokról 
beszélni, mert azt mondjuk, ami az elménkben van; és ha a 
gondolkodásunk és a beszédünk is helyes, akkor szükségsze-
rűen az ezeket követő cselekvés is jó lesz. A cselekvésnek 
gyorsnak és mégis jól megfontoltnak kell lennie. Mindannyi-
an ismerünk olyan embereket, akik nehéz helyzetekben tehe-
tetlennek tűnnek, tétlenül futkosnak ide-oda, és nem tudják, 



hogy mit tegyenek, miközben útját állják azoknak, akiknek 
az agyuk ilyen esetekben jobban működik. Mások pedig fele-
lőtlenül vetik bele magukat valamilyen meggondolatlan cse-
lekedetbe. Tanuljunk meg gyorsan gondolkodni, és azonnal, 
de azért megfontoltan cselekedni. Mindenekelőtt cseleked-
jünk mindig önzetlenül, a legkevésbé sem szabad, hogy sze-
mélyes megfontolások vezéreljenek bennünket. Ez a legtöbb 
ember számára rendkívül nehéz próbatételt jelent, azonban 
mégis olyan erő, amelyet el kell sajátítanunk. Nekünk, akik a 
Mesterért igyekezünk élni, munkánk során számtalan lehető-
ségünk adódik, hogy ezt a gondolatot a gyakorlatban is meg-
valósítsuk. Mindannyiunknak arra kell gondolnunk, hogy mit 
tehetünk mások segítése és a munkánk hatékonyabbá tétele 
érdekében, és teljesen félre kell tennünk minden személyes 
megfontolást. Nem szabad azon elmélkednünk, hogy milyen 
szerepet szeretnénk vállalni a munkában, hanem meg kell 
próbálnunk a ránk bízott feladatot a lehető legjobb tudásunk 
szerint végrehajtani. 

Manapság kevesen élnek szerzetesi vagy remetei életet. A 
társadalom szövetébe ágyazva élünk, így bármit is gondolunk, 
mondunk vagy teszünk, az szükségszerűen nagyon sok ember-
re kihat. Tartsuk mindig szem előtt, hogy gondolataink, szava-
ink és cselekedeteink nem pusztán emberi minőségek, hanem 
egyúttal erők is. Olyan erők, amelyek használatáért közvet-
lenül felelősek vagyunk. Mindegyiknek az a küldetése, hogy 
szolgálatra használjuk őket, ellenkező esetben nem teszünk 
eleget kötelességünknek.

Most az ötödik – sokunkat érintő – lépéshez, a helyes élet-
módhoz érkeztünk. Helyes életmódról akkor beszélhetünk, 
ha nem okozunk kárt (nem ártunk) egyetlen élőlénynek sem. 
Rögtön adódik, hogy ez a kritérium kizárja az olyan foglal-
kozásokat, mint például a mészáros vagy a halász, de ez a 
parancs ennél sokkal messzebbre is kihat. Nem volna szabad 
olyan önfenntartási technológiákat alkalmaznunk, amelyekkel 
bármely teremtménynek is ártunk. Ebből azonban az is követ-



kezik, hogy például az alkohol árusítása sem egyeztethető ös�-
sze a helyes életmóddal. Az alkoholárus ugyan nem okvetlenül 
öli meg az embereket, de tagadhatatlanul árt nekik, és abból 
tartja fenn magát, amivel másoknak kárt okoz.

Az ötödik követelmény hatása még a fentieknél is távolabb-
ra nyúlik. Vegyük például annak a kereskedőnek az esetét, aki 
üzleti dolgaiban nem becsületes. Ez nem helyes életvezetési 
mód, hiszen eljárása tisztességtelen, mivel becsapja az embe-
reket. Egy kereskedő akkor jár el tisztességesen – a helyes élet-
mód feltételeinek megfelelően –, ha a nagytételben olcsóbban 
vett árut a kiskereskedésben méltányos haszonnal adja el. De 
abban a pillanatban, amikor a silány árucikket is jó minőségű 
termékként értékesíti, már félrevezeti és becsapja a vevőit. 
Egy helyes megélhetési gyakorlat is azonnal helytelenné válik, 
ha azt rosszul alkalmazzák. Olyan becsületesen kell bánnunk 
az emberekkel, ahogyan mi is szeretnénk, hogy bánjanak ve-
lünk. Ha valaki az árucikkek egy bizonyos csoportjával keres-
kedik, akkor az adott termékekről különleges ismeretekre tesz 
szert. A vevő pedig, miután ilyen speciális tudással nem ren-
delkezik, kénytelen magát rábízni a kereskedő szakértelmére. 
Az orvosokkal és ügyvédekkel szemben alapvető elvárásunk, 
hogy becsületesen bánjanak velünk. Ugyanezzel a bizalommal 
közeledik a vevő is a kereskedőhöz, ezért neki éppen olyan 
tisztességesen kell viszonyulnia a vásárlójához, mint az orvos-
nak a betegéhez, vagy az ügyvédnek a megbízójához. Amikor 
valaki így ránk bízza magát, akkor becsületbeli kötelességünk, 
hogy őt a lehető legjobban szolgáljuk ki. Az üzletünk révén 
jogunk van a minket megillető, reális haszonhoz, de a köteles-
ségünknek is tegyünk eleget.

A hatodik lépés a helyes igyekezet vagy helyes törekvés, 
amely egy nagyon fontos követelmény. Nem szabad megelé-
gednünk a jó passzív szolgálatával. Amit tőlünk kívánnak, 
az nem pusztán a rossz elvetése, hanem a jó határozott ér-
vényesítése. Amikor az Úr Buddha csodálatos tömörséggel 
egyetlen versben fejtette ki tanításának lényegét, akkor azt 



a következő felszólítással kezdte: „Hagyd abba a rosszat!”, 
majd így folytatta: „Tanulj meg jót tenni!”. Nem elég tétlenül 
jónak lenni. Nagyon sok jóindulatú ember van, akik mégsem 
érnek el semmit.

Mindannyian rendelkezünk egy bizonyos mennyiségű fizi-
kai és mentális erővel. Az aktuális feladatainkat felmérve min-
dig annyi energiát tartalékolunk, hogy a napi munkánkat kellő 
hatékonysággal tudjuk elvégezni. Hasonlóképpen mindnyá-
junknak van valamilyen fokú elme- és akaratereje is, és ezen 
a szinten is csak adott mennyiségű munkát tudunk elvégezni. 
Ezért különösen vigyáznunk kell arra, hogy mire fordítjuk ezt 
az energiát. Vannak másféle erők is. Mindenki bizonyos mér-
tékű befolyással bír barátai és rokonai körében. Ez a ráhatás 
hatalmat jelent, és mindnyájan felelősek vagyunk ennek az 
erőnek a helyes használatáért. Gyermekek, rokonok, alkalma-
zottak, munkatársak, cselédek vesznek körül bennünket, és mi 
mindannyiuk felett bizonyos szintű befolyással rendelkezünk, 
ha mással nem is, példamutatással mindenképpen. Vigyáznunk 
kell tehát arra is, hogy mit teszünk és mondunk, mert mások 
utánozni fognak minket.

A helyes igyekezet a munkánknak hasznos irányba való 
terelését és megbecsülését jelenti. Sok mindent tehetünk, de 
némelyik teendő fontosabb és sürgősebb a többinél. Szét kell 
néznünk, és meg kell látnunk, hol lenne igyekezetünk a leg-
hasznosabb. Nem szerencsés, ha mindenki ugyanazt teszi. 
Okosabb, ha a munkát felosztjuk egymás között, hogy annak 
minden fázisát tökéletesen tudjuk elvégezni. Mindezekben 
a kérdésekben használjuk a helyes belátásunkat és a józan 
eszünket.

A hetedik lépés a helyes emlékezet vagy helyes visszaemlé-
kezés. Amely sok mindent jelent. A Buddha Urunk által említett 
helyes memóriát az Úr követői gyakran a múltbeli inkarnáci-
ókra való visszaemlékezésként értelmezték, amely képesség-
gel ő a legteljesebb mértékben rendelkezett. Az egyik Jataka 



történetben egy személy rosszat mondott róla. Ő a tanítványa-
ihoz fordult, és így szólt: „Előző életemben megsértettem ezt 
az embert, ezért most rosszat mond rólam. Nincs jogom ne-
heztelni rá.” Kétségtelen, hogy ha emlékeznénk mindenre, ami 
korábban történt velünk, akkor sokkal hatékonyabban tudnánk 
irányítani jelenlegi életünket. A legtöbbünknek azonban nincs 
meg az a képessége, hogy vissza tudjon emlékezni múltbeli 
életeire, ami azonban egyáltalán nem jelenti azt, hogy a helyes 
emlékezet tanítása nem vonatkozik ránk.

Mindenekelőtt önmagunkra irányuló figyelmet jelent. 
Vagyis állandóan emlékeztetnünk kell magunkat arra, hogy 
kik vagyunk, mi a munkánk, mi a kötelességünk, és mit kell 
tennünk a Mesterért. A helyes emlékezet továbbá észszerűen 
szelektált memóriát is jelent. Mindannyiunk életében van-
nak kellemes és kellemetlen események egyaránt. A bölcs 
ember a jó dolgokat őrzi meg az emlékezetében, a rosszakat 
pedig veszni hagyja. Tegyük fel, hogy valaki durván beszél 
hozzánk. Egy ostoba ember az ilyen bántó szavakat hetekig, 
hónapokig, sőt évekig is észben tartja, és továbbra is azt fog-
ja emlegetni, hogy egy illető milyen gorombán beszélt vele. 
Elméjében rendszeresen ezen fog rágódni, amiből nyilván-
valóan semmilyen haszna nem származik. Hiszen folyama-
tosan életben tart egy bosszantó gondolatot. Ez biztosan nem 
tekinthető helyes emlékezésnek. Azonnal el kell felejtenünk, 
és meg kell bocsátanunk a velünk szemben elkövetett go-
noszságokat, és mindig szem előtt kell tartanunk az emberek 
jó tetteit, mert azok szeretettel és hálával töltik el elménket. 
Életünk során mindannyian sok hibát követünk el. Abból a 
szempontból hasznos emlékeznünk rájuk, hogy ne ismételjük 
meg őket, egyébként viszont nem helyes emlékezet a rajtuk 
való elmélkedés, lelkünk sajnálkozással és szomorkodással 
történő folytonos terhelése.  

A helyes emlékezetre vonatkozó fenti tanítást S. E. G. szem-
léletesen illusztrálta néhány versében, az alábbiak szerint:



Feledjük el, ami ingerelt, és kísértett, 
Ami meggyötört, és lelkünket marcangolta, 
Reményeinket, ha nem lettek valóvá,
Feledjük el, feledjük el.
Feledjük el az apró sértést, ami fájdalmat okozott, 
A bántó nagyobb sérelmeket,
A gőgöt, amellyel egy nagyobb ember megvetett minket,
Feledjük el, feledjük el.
Feledjük el testvérünk hibáját és botlását,
Feledjük el, hogy kísértéseknek engedett,
És hogy ő, bár hasztalan a bánat,
Nem tudott feledni.
De az áldásokra és régi érdemekre,
Kedves szavak és segítő tettek tömegére,
A hibák legyőzésére, és a rendíthetetlen egyenességre, 
Sokáig emlékezzünk.
Az áldozatos szeretetre, és a nagylelkű adakozásra,
Az elhagyatottságban kapott meleg és erős kézfogásra,
A szent élet minden illatára,
Sokáig emlékezzünk.
Bármire, ami jó, igaz és szép volt,
Bármire, ami helyes volt, és legyőzte a rosszat,
Amit Isten vagy ember szeretete értékessé tett, 
Sokáig emlékezzünk.

Az utolsó – nyolcadik – lépés a helyes meditáció vagy he-
lyes koncentráció. Ez az iránymutatás nem csupán a spirituá-
lis elmélyülést segítő meditációs technikákra vonatkozik, ha-
nem egyúttal azt is jelenti, hogy egész életünkben a jóságra, 



a hasznosságra és a segítőkészségre kell összpontosítanunk. 
A hétköznapi életünkben – a mindennapos operatív teendőink 
miatt – nem tudunk állandóan meditálni. Azonban (ha jobban 
belegondolok) nem vagyok egészen biztos abban, hogy ez a 
fenntartások nélkül megfogalmazott kijelentés teljes mérték-
ben igaz. Tudatunkat ugyan nem tudjuk mindig a fizikai síkról 
a magasabb világokba emelni, ennek ellenére mégis élhetünk 
olyan meditatív állapotban, hogy a magasabb rendű szempon-
tok mindig erősen jelen legyenek elménk hátterében. Amelyek 
– ahogy a helyes gondolatról kifejtettem – azonnal előtérbe
kerülnek, amikor az elme másként nincs lefoglalva. Ezáltal 
életünk valóban a legmagasabb és legnemesebb kérdésekre 
irányuló állandó meditáció színtere lesz, amelyet időnként 
megszakít az a szükségszerűség, hogy gondolatainkat a hét-
köznapi életünk során átültessük a gyakorlatba.

A helyes gondolkodás elsajátítása sokkal inkább fog ben-
nünket befolyásolni, mint azt első pillanatra feltételeznénk. A 
hasonló mindig a hasonlót vonzza. Ezért – a vonzás törvénye 
értelmében – két hasonló gondolkodásmódot követő egyén 
előbb-utóbb közelebb fog kerülni egymáshoz, és vonzalmat 
fognak egymás iránt érezni. Eszerint könnyen előfordulhat, 
hogy a magasabb szinten gondolkodó személyek idővel egy 
elkülönült magba – akár egy teozófiai páholyba – csoportosul-
nak, és közösen (is) fejlődnek tovább. Gondolataik egymásra 
hatása révén kölcsönösen segítik egymás fejlődését. Másrészt 
bárhol is tartózkodunk, láthatatlan seregek vesznek körül min-
ket, angyalok, természetszellemek és fizikai testüket levetett 
emberek. A helyes koncentráció állapota hozzánk vonzza ezen 
különféle rendű lények legjobbjait, így bárhová is megyünk, jó 
és szent hatások fognak körülvenni bennünket.

Ez az Úr Buddha tanítása, ahogyan azt az első prédikáció-
jában kifejtette. Erre a tanításra épül az Igazságosság Világmé-
retű Királysága, amelynek királyi szekérkerekeit ő indította el 
először azon az Asala Fesztiválon oly sok évszázaddal ezelőtt.



Amikor a távoli jövőben egy újabb Buddha eljövetelének 
ideje közeledik, és a jelenlegi Bodhisattva utolsó inkarnáci-
óját éli, akkor ő az Isteni Törvényt – a kor követelményeinek 
legmegfelelőbb formában – ki fogja hirdetni a világnak. Őt 
Kuthumi Mester fogja követni magas hivatalában, aki áthe-
lyezi magát a második sugárba, hogy magára vegye a hatodik 
alapfaj bodhisattvaságának a felelősségét.



XV. FEJEZET

AZ ERŐ A HÁROMSZÖGEKBEN

A VILÁG URA

A mi világunkat egy spirituális király irányítja, a Láng 
Urainak egyike, akik valamikor régen a Vénuszról jöttek. A 
hinduk Sanat Kumarának hívják, a név második szava egy 
titulus, ami fejedelmet vagy uralkodót jelent. További elne-
vezései a következők: Egy Beavató, Második Nélküli, Tizen-
hat Nyár Örök Ifjúsága, és gyakran beszélünk róla úgy is, 
mint a Világ Uráról. Ő a legfelsőbb uralkodó, és az ő ke-
zében és tényleges aurájában fekszik az ő egész bolygója. 
Világunk számára ő képviseli a Logoszt, és irányítja annak 
egész fejlődését. Nemcsak az emberiség, hanem a dévák, a 
természetszellemek és minden más, a Földhöz kapcsolódó 
teremtmény fejlődését is. Természetesen teljesen különbözik 
a Föld Szellemének nevezett nagy entitástól, aki a világunkat 
fizikai testként használja.

Olyan magas szinten tartja elméjében az egész evolúci-
ós tervet, hogy arról semmit sem tudunk. A Világ Urának az 
ereje mozgatja az egész világ gépezetét, és ő az Isteni Akarat 
megtestesítője ezen a bolygón. Az emberek életében megnyil-
vánuló erő, bátorság, elhatározás, kitartás és minden további 
hasonló tulajdonság egyaránt a Világ Urának visszatükröződé-
sei. Kiterjedt tudata képes egyszerre felfogni és magába zárni 
a földgolyónkon lévő összes életet. Kezeiben tartja a ciklikus 
pusztítás erőit, ugyanis a Világ Ura a fohat (őserő) magasabb 
szintű formáival rendelkezik, és közvetlenül tud bánni a lán-
cunkon kívüli kozmikus erőkkel is. Munkája valószínűleg in-
kább az emberiség egészével, mint az egyénekkel kapcsolatos, 
de amikor mégis hatással van egy-egy emberre, akkor befolyá-
sát az atmán, és nem az egón keresztül érvényesíti.

Az Ösvényen való haladás egy bizonyos pontján a jelöltet 
hivatalosan is bemutatják a Világ Urának. Azok a tanítványok, 



akik már részesültek ebben a megtiszteltetésben, és találkoztak 
vele szemtől szemben, úgy beszélnek róla, mint egy jóképű, 
méltóságteljes, minden leírást felülmúlóan jóságos fiatalem-
berről, akinek arca mégis mindentudó, kifürkészhetetlenül 
fenséges, és olyan ellenállhatatlan erőt sugároz, hogy egyesek 
képtelenek voltak elviselni a tekintetét, és tiszteletből elfátyo-
lozták az arcukat. Így tett például nagy alapítónk, Madame Bl-
avatsky is. Aki átélte ezt az élményt, soha nem tudja elfelejte-
ni, és sohasem kételkedhet abban, hogy bármilyen szörnyű is 
a bűn és a bánat a Földön, valamilyen módon – mindenki javát 
szolgálva – mégis minden együtt működik, és az emberiséget 
folyamatosan a végső cél felé vezeti.

Úgy tudjuk, hogy minden világperiódus időtartama alatt há-
rom Világ Ura követi egymást, és a tisztség jelenlegi birtokosa 
már a harmadik. Három tanítványával együtt a Góbi sivatag-
ban egy Shambalának nevezett oázisban lakik, amelyet gyak-
ran Szent Szigetként emlegetnek, ugyanis annak idején ez egy 
sziget volt a Közép-ázsiai tengerben. Gyakran nevezik őket 
– a négy legnagyobb Adeptust – a „Tűzköd Gyermekeinek”,
mivel a miénktől eltérő evolúcióhoz tartoznak. Testük, bár em-
beri megjelenésű, felépítésében mégis nagyban különbözik a 
miénktől, mivel inkább kényelmi okokból felvett ruhák, mint a 
hétköznapi értelemben vett testek, mivel mesterségesek, és ré-
szei nem változnak úgy, ahogy az emberi test vonatkozásában 
ez megfigyelhető. Nincs szükségük táplálékra, és évezredeken 
keresztül változatlanok maradnak.

A három buddhai fokozatú tanítványt Pratyeka vagy Pa-
chcheka Buddháknak nevezik. Akik segítik a Világ Urának a 
munkáját, és rendeltetésük szerint majd egyszer a Világ Urai 
lesznek, amikor az emberiség elfoglalja a Merkúr bolygót.

Hétévenként a Világ Ura a Wesak ünnepélyhez hasonló, de 
annál nagyobb léptékű és más típusú szertartást rendez Sham-
balában. Erre az összes Adeptus, sőt néhány alacsonyabb 
szintű beavatott is meghívást kap, és így lehetőségük nyílik 



kapcsolatba lépni nagy Vezetőjükkel. Máskor csak a Hivatalos 
Hierarchia Vezetőivel érintkezik, kivéve, ha különleges okok-
ból másokat is magához hív.

Szellemi királyunk magasztos helyzetét A Titkos Tanítás 
(The Secret Doctrine) című könyv is leírja. Ott az áll, hogy 
ahogy a korszakok következnek, az általunk tökéletességhez 
vezetőnek vélt nagy lépcsőfokok relatív helyzete változatlan 
marad, miközben a globális rendszer egészében véve felfelé 
halad, és így a tényleges eredmények – amelyek a távoli jövő-
ben egy adott lépcsőfokot jelölnek –, sokkal teljesebbek lesz-
nek, mint jelenleg. Láncolatunk hetedik körének tökéletesült 
embere, mint mondják, „csak egy fokkal fog lejjebb állni az ő 
Hierarchiájuk Gyökér-alapjánál, amely a legmagasabb a Föl-
dön és a mi földi láncunkban”. Ami azt jelenti, hogy a Király 
már most is egy fokkal magasabban áll annál a pontnál, ahova 
a mi emberiségünk tökéletesült emberét csak egész korszakok 
fejlődése fogja eljuttatni, amelyek két és fél körforgás külön-
böző tapasztalatain keresztül vezetnek minket, mialatt évmilli-
ók telnek el. Ez a csodálatos lény a harmadik faj időszakában 
érkezett, hogy átvegye a földi evolúció irányítását. A világ le-
endő királyának eljövetelét így írja le az Ember: Honnan, Ho-
gyan és Hová (Man: Whence, How and Whither) című könyv:

„A nagy Lemúriai Sarkcsillag még mindig tökéletes volt, és 
a növekvő Hold nagy sarlója még elnyúlt az Egyenlítő mentén, 
magába foglalva Madagaszkárt. A mai Góbi sivatagot elfogla-
ló tenger még mindig a Himalája északi lejtőinek sziklafalait 
csapkodta, és minden a Föld történetének legdrámaibb pillana-
tára készült, a Láng Urainak eljövetelére.”

„A Hold Urai és a harmadik alapfaj Manuja mindent meg-
tettek annak érdekében, hogy az emberek elérjék azt a szintet, 
ahol az elme csírája felgyorsulhat, és az ego leereszkedhet. Az 
összes lemaradót továbblendítették, az állatvilágban pedig már 
nem maradt az emberi minőség elérésére alkalmas egyed. Az 
emberi birodalomba történő állati felemelkedés ajtaja csak ak-



kor zárult be, amikor már nem volt több potenciális jelölt a lát-
határon, és egyetlen egyed sem lett volna képes elérni az em-
beri fokozatot annak a hatalmas impulzusnak a megismétlése 
nélkül, amely csak egyszer, az evolúciós terv középső pontján 
adatik meg.”

„Egy olyan nagy asztrológiai eseményt választottak idő-
pontnak, amikor a bolygók különleges együttállása követke-
zett be, és a Föld mágneses állapota is a lehető legkedvezőbb 
volt. Ez körülbelül hat és fél millió évvel ezelőtt történt. Nem 
maradt más tennivaló, mint az, amire csak ők voltak képesek.”

„Ekkor a kiszámíthatatlan magasságból való gyors lee-
reszkedés hatalmas robajával, lángoló tűztömegtől – amely 
lángnyelvekkel töltötte meg az eget –körülvéve, átvillant a 
légtereken a Tűz Fiainak, a Vénuszról érkező Láng Urainak 
a szekere; és lebegve állapodott meg a Fehér Sziget fölött, 
amely ott mosolygott a Góbi tenger közepén. Zöld volt, és 
csak úgy sugárzott a jóillatú és különféle színű virágok sokasá-
gától. A Föld a legjobb és legszebb virágait ajánlotta fel, hogy 
eljövendő királyát üdvözölje. És ott állt ő, a „Tizenhat Nyár 
Örök Ifjúsága”, Sanat Kumara, az „Örökké Szűz Ifjú”, a vi-
lág új kormányzója, aki eljött a birodalmába. Vele volt három 
tanítványa, a három Kumara, és segítők – harminc hatalmas 
lény – vették körül. Akik minden földi fogalmat meghaladó-
an nagyok voltak, és fokozatos rendben, a Kriyashakti által 
teremtett dicsőséges testekbe öltözve jelentek meg. Ez volt az 
első Okkult Hierarchia, az egyetlen terebélyes fügefa ágazata, 
a jövő Adeptusainak bölcsője, minden okkult élet központja. 
Lakóhelyük a mai napig is az az elpusztíthatatlan Szent Föld, 
amelyen örökké ragyog a Lángoló Csillag, a Föld Uralkodó-
jának szimbóluma, a változatlan pólus, amely körül Földünk 
élete állandóan forog.” (Op. cit., 101. o)

Madame Blavatsky ezt írja a Titkos Tanításban:

„Az imént említett „Lény” – akinek névtelennek kell ma-
radnia – az a fa, amelyről a későbbi korokban az összes nagy, 



történelmileg ismert bölcs és hierophant, mint például Rishi 
Kapila, Hermes, Enoch, Orpheus stb. származott. Mint objek-
tív ember, ő az a titokzatos (a profánok számára örökké lát-
hatatlan, mégis örökké jelenlévő) személyiség, akiről Keleten 
– különösen az okkultisták és a szent tudományok tanulói kö-
rében – rengeteg legenda kering. Ő az, aki változtatja a formá-
ját, mégis mindig ugyanaz marad. És ugyancsak ő gyakorol 
szellemi hatalmat a beavatott Adeptusok fölött az egész vilá-
gon. Ő az úgynevezett „Névtelen”, akinek oly sok neve van, 
és mégis ismeretlen a neve és a természete. Ő a Beavató, akit 
„Nagy Áldozatnak” neveznek. Mert a fény küszöbén ülve, a 
sötétség körén belülről tekint bele, amelyet nem fog átlépni; és 
ennek az életciklusnak az utolsó napjáig a helyén marad. Hogy 
miért marad a „Magányos Figyelő” a maga választotta poszt-
ján? Miért ül az ősi bölcsesség kútjánál, amelyből nem iszik, 
miután már nincs semmi olyan tanulnivalója, amit ne tudna – 
sem ezen a Földön, sem a mennyben? Azért, mert a hazafelé 
tartó magányos, sebzett lábú zarándokok az utolsó pillanatig 
sem lehetnek biztosak abban, hogy nem tévesztik-e el az utat 
az illúziónak és az anyagnak abban a határtalan sivatagában, 
amelyet földi életnek nevezünk. Mert minden fogolynak – aki-
nek sikerült magát kiszabadítania a test és a káprázat bilin-
csei alól –, meg akarja mutatni az utat a szabadság és a fény 
birodalmába, ahonnan ő önként ment száműzetésbe. Röviden 
azért, mert feláldozta magát az emberiségért, bár csak kevés 
kiválasztott veheti hasznát ennek a nagy áldozatnak.” 

„Ennek a Maha-Gurunak a közvetlen, csendes vezetése 
alatt váltak a kevésbé isteni tanítók a fiatal emberiség vezetői-
vé, az emberi tudatosság ébredésének első pillanatától kezdve. 
Ezektől az „Isten Fiaitól” tanulta meg a gyermek emberiség a 
művészet és tudomány, valamint a szellemi tudás első fogal-
mait. És ők rakták le azoknak az ősi civilizációknak az első 
alapköveit is, amelyek olyan kínos zavarba ejtik a tanulók és 
tudósok mai nemzedékét.” (Op. cit. 4. kiadás, 1. kötet, 256. o)



A LEGMAGASABB BEAVATÁSOK

Földünk Hierarchiáján belül az első sugár biztosítja szá-
munkra a legnagyobb fejlődési lehetőséget. Ezen a sugáron 
ugyanis még két beavatás is elérhető a Manu beavatásán túl. 
A Pachcheka Buddhákat – akik közvetlenül a Manu fölött áll-
nak – egyes írók furcsán félreértették, amikor önző emberek-
nek mutatták be őket, akik megtagadták az általuk tanultak to-
vábbadását, és inkább a Nirvánába távoztak. Igaz, hogy ezek 
a Buddhák valóban nem tanítanak, mert más munkájuk van a 
saját sugarukon, és az is igaz, hogy egyszer majd eljön az idő, 
amikor elhagyják a világot, de csak azért, hogy máshol foly-
tassák dicsőséges munkájukat.

A következő lépés az a beavatás, amelyet senki sem adhat, 
hiszen azt mindenkinek saját magának kell megszereznie. Ez 
a beavatás az Adeptust a Világ Ura szintjére emeli, egy olyan 
tisztségre, amelyet az Első vagy a Második Úr rövidebb ideig 
tölt be az egyik világban. A feladat teljesítése után a Harmadik 
Világúr hosszabb ideig tartó felelősségének viselése követke-
zik egy másik világban. 

A Harmadik Világúr feladata sokkal nagyobb, mint az Első 
és a Második Úré. Az ő kötelessége ugyanis az adott evolú-
ciós időszak megfelelő lezárása, és a fejlődő teremtmények 
számtalan milliójának az Ősmanu kezébe történő átadása, aki 
a bolygóközi Nirvána ideje alatt felelős lesz értük, és azután 
továbbadja őket a következő glóbusz Gyökér-Manujának. Mi-
után a Harmadik Világúr teljesítette ezt a kötelességét, egy 
újabb beavatáson vesz részt, amely teljesen kívül esik a mi 
világunkon és annak hierarchiáján, és eléri a Csendes Figyelő 
szintjét. Ebben a minőségében egy kör teljes időtartamán át 
őrködik, és csak akkor hagyja el önszántából felvett hivatalát, 
és adja át azt utódjának, amikor az élethullám ismét elfoglalta 
bolygónkat, és kész elhagyni azt.



MINDENKI CÉLJA

Bármennyire is messze van felettünk jelenleg ezeknek az 
óriási magasságoknak minden tündöklése, annál inkább érde-
mes hozzájuk rendezni gondolatainkat, és megkísérelni (egy 
kicsit) megvalósítani őket. Megmutatják a célt mindannyiunk 
számára, és minél tisztábban látjuk azt, annál gyorsabban és 
biztosabban haladunk célunk irányába. Bár nem remélhetjük 
mindnyájan, hogy az ősi eszmény nyomában nyílsebességgel 
fogunk repülni a cél felé. 

E nagy fejlődés során egy napon a legmagasabb síkon – az 
isteni világban – mindannyian elérjük a teljes tudatosságot, és 
egyszerre leszünk a legmagasabb hatalmat magunkban hor-
dozva tudatosak a prakritikus kozmikus sík minden szintjén. 
Ennek birtokában képesek leszünk megérteni a legalacsonyabb 
szintet is, és benne segítséget nyújtva működni. Bizonyosan ez 
a mindenhatóság és mindenütt jelenlét vár mindannyiunkra. 
És ugyan néha ránk törhet az a tévhit, hogy ennek az alacso-
nyabb szintű életnek nincs is értelme, mégis sokszorosan érde-
mes elviselnünk úgy, mint az előttünk álló igaz élet szükséges 
szakaszát. „Szem még nem látta, fül még nem hallotta, szív 
még nem érezte azokat, amiket Isten az őt szeretőknek készí-
tett.” Mert Isten szeretete, bölcsessége, hatalma és dicsősége 
minden megértést felülmúl, akárcsak az ő békessége.

BÉKE LEGYEN MINDEN LÉNNYEL!



Charles Webster Leadbeater
1847-1934

Leadbeater normann ősei a XIV. században költöztek Ang-
liába, neve a francia Le Battre (építő) családnevet tükrözi. 
Tizenkét éves volt, amikor családjával Angliából Dél-Ameri-
kába költözött, ahol apja egy vasúttársaság elnökeként dolgo-
zott. Öccsét az indián bennszülöttek kegyetlen módon meg-
ölték. Londonba való visszatérésük után apja meghalt, és a 
család anyagi összeomlása után Leadbeater nem folytathatta 
tanulmányait az oxfordi egyetemen, hanem hajózási, vasúti és 
banktisztviselőként dolgozott. 1876-ban az anglikán egyház 
szolgálatába lépett. 

Okkult érdeklődését már gyermekként felkeltették az apja 
által otthonukban megrendezett pszichikai bemutatók. A ter-
mészetfölötti, a szellemvilág iránti érdeklődése és kíváncsi-
sága továbbra is erősen arra késztette, hogy megválaszolatlan 
kérdéseire válaszokat keressen. Így ismerkedett meg a korszak 
jellegzetes irányzatával, a spiritizmussal is. 1883-ban kezébe 
került A. P. Sinnet: Az okkult világ c. könyve, azt elolvasva 
azonnal jelezte belépési szándékát a Teozófiai Társulatba, aho-
va 1884-ben vették fel. 

Miközben maga is ismerkedett a teozófiával, számtalan 
érdeklődői levélre válaszolt, könnyed, közérthető stílusban 
kommunikálta a teozófia eszméit. Óriási lépést jelentett az 
életében, hogy találkozott Blavatskynéval, és hallgatva belső 
hangja iránymutatására, Leadbeater gyökeresen megváltoz-
tatta egész addigi életét: mindent – vallást, egyházat, munkát 
odahagyva Indiába utazott, hogy tanítvány lehessen, és képes-
ségeit gyorsított ütemben fejleszthesse a Mesterek iránymu-
tatásával. Később Olcottal, a Társulat társelnökével Burmába 
utazott, ahol előadásokat tartott a teozófiáról. Adyarba való 
visszatérte után a Társulat nemzetközi titkáraként a nemzet-



közi levelezést bonyolította, valamint a Társulat folyóiratát, a 
The Theosophist-et menedzselte. Ennél lényegesebb volt az a 
munka, azok az erőfeszítések, amelyeket pszichikai képessé-
gei felébresztése ill. kifejlesztése érdekében tett napról napra, 
kitartó gyakorlással. 

1886-89 között Ceylonban élt budd-
hista teozófusok között. Majd visszatért 
Angliába, ahol újság-írásból és lecke-
adásból élt, teozófiai előadásokat tartott, 
és megírta első könyvét az asztrálsíkról. 
Megismerkedett Annie Besant-tal, aki ak-
kor csatlakozott a Társulathoz, és később 
annak elnöke is lett. Néhány év múlva 
közös teozófiai kutatásokat kezdtek a re-
inkarnáció konkrét eseteiről, teozófusok 
előző életeit tárták fel, vizsgálták a Föld 
okkult történelmét, a letűnt fajok és civilizációk történetét, 
az állatból az emberbe való felemelkedést, az egyéniesülést. 
Vizsgálták a Naprendszert, az atomokat, az elemek struktúrá-
ját – mikro- és makroszintű kutatásokat végeztek tisztánlátó 
módszerekkel, egymás megállapításait kontrollálva. Kutatták 
az emberi elme működését, a gondolatformákat. Ez a közös 
munka évtizedeken át folytatódott.

1897-től Leadbeater cikksorozatban fejtette ki nézeteit a 
gyermekekről. Hitt abban, hogy a gyermekekre úgy kell oda-
figyelni, mint egyénekre, akiknek jogaik vannak; és nemcsak 
fizikai, hanem pszichikai formálásuk, belső fejlesztésük is fon-
tos szülői-nevelői feladat. A gyerekekkel Leadbeater a teozófi-
ai alapelvek alapján foglalkozott, és ifjúsági kört szervezett a 
számukra a Társulaton belül. A viktoriánus Anglia légkörétől 
eltérő, modern szellemben nevelte őket, és ez komoly támadá-
sokra szolgáltatott okot vele szemben. 

1900-ban Leadbeater Amerikába utazott, előadókörútján 
végiglátogatta az USA nagyvárosait, ahová özönlöttek az 



emberek. Népszerűsége magasra szárnyalt, mindenki lenyű-
gözve állt mély tudása előtt. Nyugat-Európában hat hónapos 
előadókörúton járt, majd újabb előadássorozatra hívták meg 
Chicagóba, előadókörútja 2 és fél évig tartott Amerikában. 
A termek szinte túlcsordultak, ahol előadott, hatására sokan 
kérték felvételüket a Társulat soraiba. Közben fáradhatatlanul 
ontotta a publikációkat, volt olyan év, amikor öt-hat könyve is 
megjelent okkult kutatásaiból, előadásaiból. Írt többek közt a 
csakrákról, a halálról, a halál utáni életről, a természetszelle-
mekről, a keresztény egyházi szertartások szellemi hátteréről, 
a dolgok rejtett oldaláról. Írásait sok nyelvre fordították le. 

Előadókörútját Ausztráliában folytatta, ahova többször 
is visszatért, majd állandó rezidenciáját is Sydneybe tette át 
1914-től. 1916-tól aktívan bekapcsolódott a szabadkőműves 
mozgalomba, részletesen kutatta jelképeit, szertartásait és rej-
tett oldalát, kutatási eredményeit könyvben tette közzé. Hama-
rosan a szabadkőművességben elérhető legmagasabb beava-
tási szintre emelkedett. 1919-től figyelme a szabad katolikus 
egyház felé fordult, pappá szentelték, két év múlva püspökké, 
majd 1923-tól haláláig az egyház vezető püspöke volt. Ve-
zetésével dolgozták ki az egyház szertartásrendjét, tanításait 
és himnuszait. Ebben az időszakban jelent meg több írása is, 
amelyek a kereszténység különböző aspektusait vizsgálták. 
1924-ben Annie Besant-tal együtt Ausztráliában létrehozta a 
Teozófiai Társulat második spirituális központját. 

1927-től a Világanya szerepét és az emberi fejlődésben be-
töltött helyét vizsgálta. Szakítva azzal a hagyománnyal, hogy 
korábban csak fiúkból álló tanulócsoportokat szervezett maga 
köré, utolsó csoportja hét jávai tizenéves lányból állt, akiket 
a Világanya munkájának segítésére, az anyaság szentségének 
propagálására készített fel. 1929-ben visszaköltözött Adyarba, 
majd 1930-ban utolsó európai körútján vett részt, ahol minde-
nütt tisztelettel fogadták. Utolsó éveiben visszatért az okkult 
kémia tanulmányozásához, és a század eleje óta felfedezett új 
elemeket vizsgálta. 1934 elején halálos betegen elindult vis�-



sza Ausztráliába, sokak véleménye szerint ott akart meghalni. 
Megérkezése után néhány nappal, 87 évesen súlyos cukorbe-
tegsége végzett vele.

A Nemzetközi Teozófiai Társulat vezető alakja volt. Sosem 
voltak szabvány-gondolatai, ezért működésének hatását is so-
kan sokféleképp ítélték meg: voltak, akikben kétkedést keltett, 
vagy akiket megosztott Leadbeater kétségkívül nagyon magas 
szintű, de többek számára szokatlan látásmódja, mások az ege-
kig magasztalták, a világ legnagyobb tisztánlátójának tartották 
és okkult képességei miatt szinte „élő Istenként” tisztelték.



4

C. W. LEADBEATER
A MESTEREK ÉS AZ ÖSVÉNY

A második, javított és bővített, 1927-ben készült 
angol kiadásból fordították:

DR. GROZDA EMILNÉ és FERENCZY IZABELLA

A fordítás jelen adaptációját készítette:
Guáth Miklós, 2025

© Magyar Teozófiai Társulat, 2025 

Minden jog fenntartva.

ISBN 978-615-5038-18-1     

Műszaki szerkesztés: Kassák Kiadó

Felelős kiadó: a Magyar Teozófiai Társulat elnöke 

ebook: Tőzsér János




	C. W. LEADBEATER
A MESTEREK ÉS AZ ÖSVÉNY
	ELŐSZÓ
	I. RÉSZ  
A MESTEREK
	I. FEJEZET  
A MESTEREK LÉTEZÉSE
	II. FEJEZET
	A MESTEREK FIZIKAI TESTEI
	KUTHUMI MESTER HÁZA
	II. RÉSZ  A TANÍTVÁNYOK
	III. FEJEZET  A MESTEREKHEZ VEZETŐ ÚT
	IV. FEJEZET   PRÓBAIDŐ
	V. FEJEZET   ELFOGADÁS
	VI. FEJEZET   EGYÉB BEMUTATÁSOK
	III. RÉSZ   A NAGY BEAVATÁSOK
	VII. FEJEZET   AZ ELSŐ BEAVATÁS
	VIII. FEJEZET   AZ EGO
	IX. FEJEZET   A MÁSODIK ÉS HARMADIK BEAVATÁS
	X. FEJEZET   
	A MAGASABB BEAVATÁSOK
	IV. RÉSZ   A HIERARCHIA
	XI. FEJEZET   A MESTEREK MUNKÁJA
	XII. FEJEZET
	A CHOHANOK ÉS A SUGARAK
	XIII. FEJEZET   A HÁROMSÁG ÉS A HÁROMSZÖGEK
	XIV. FEJEZET   BÖLCSESSÉG A HÁROMSZÖGEKBEN
	XV. FEJEZET  AZ ERŐ A HÁROMSZÖGEKBEN
	Charles Webster Leadbeater 1847-1934



